## SENTIMENTOS

DA

#### VIRGEM MARIA N.S.

EM SUA SOLEDADE.

# SERMAO

QUE PREGOU NA SÉ DA BAHIA

### OP. JORGE BENCI

DA COMPANHIA DE JESU ANNO 1698.

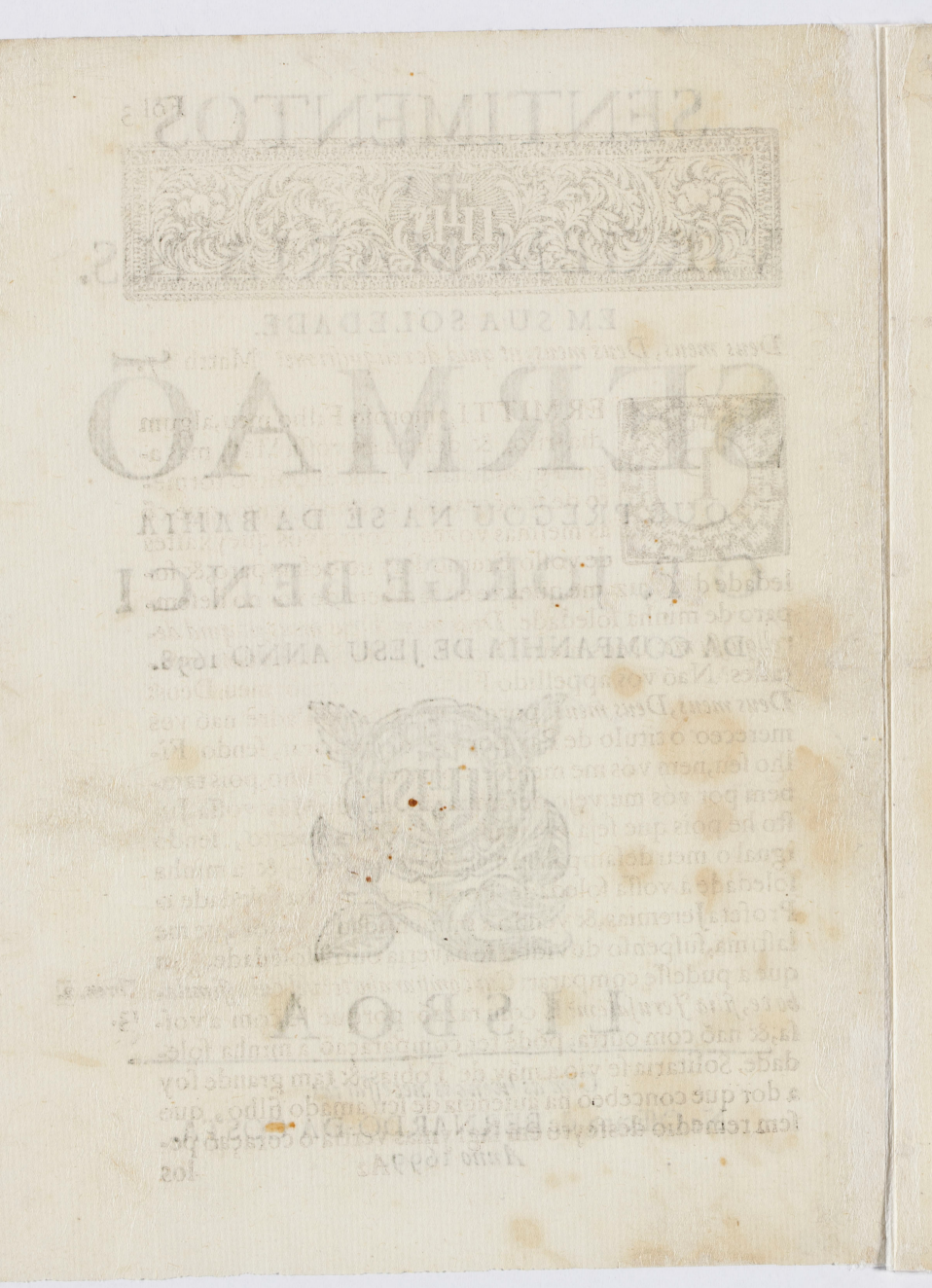


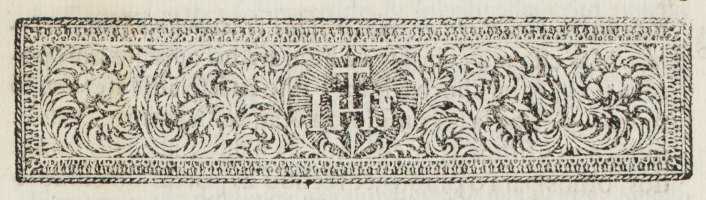
### LISBOA

Com as licenças necessarias.

Na Officina de BERNARDO DA COSTA.

Anno 1699.





Deus meus, Deus meus, ut quid de reliquistime? Matth. 27.

ERMITTI, amorofo Filho meu, algum dia riso, & delicia de vossa May, mas agora grande lastima, & excessivo torméto de seu coração; permitti, digo, que co as mesmas vozes, com q vos queyxastes de vosso Eterno Pay no desamparo, & so-

ledade da Cruz, me queyxe eu tambem de vós no desemparo de minha soledade: Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me: Deos meu, Deos meu, porque me desamparastes? Nao vos appellido Filho meu, senao meu Deos: Deus meus, Deus meus: porque se o Eterno Padre nao vos mereceo otitulo de Pay por vos desamparar, sendo Filho seu, nem vós me mereceis o nome de Filho, pois tambem por vos me vejo desamparada, sendo May vosta Justo he pois que seja em mim igual o sentimento, sendo igual o meu desamparo ao vosso desamparo, & a minha soledade à vossa soledade. Ponderou a minha soledade o Profeta Jeremias, & vendo a immensidade da dor que me lastima, suspenso duvidou se haveria outra soledade, com que a pudesse comparar: Cui comparabo te?vel cui assimila- Thren. 2. bote, si la ferusalem? E com razao: porque só com a vos-13. sa, & nao com outra, póde ter comparação a minha soledade. Solitaria se vio a may de Tobias, & tam grande soy a dor que concebeo na ausencia de seu amado filho, que sem remedio desfeyto em lagrymas vertia o coração pe-

los ollios: Flebat igitur mater ejus irremediabilibus lacry-Tob. 10. 4 mis. Mas esta mãy chorava a hum Filho ausente sim, porém vivo; & eu choro a hum Filho não so ausente, senão morto. Solitaria se considerou Raquel na morte de seus innocentes filhos, & focobrada da magoa abrio as fontes dos olhos para o pranto, & fechou as portas do coração para o alivio: Rachel plorans filios suos, & noluit consalari. Matth. 2. Mas oh quam excessivamete mayor he minha soledade! Porque se Rachel careceo de allivio, soy porque volun-18. tariamente o recufou: Noluit consolari: mas eu se careco de allivio, he porque a minha magua nao pode admittir consolação. Solitario se achava Jacob, quando nos rasgos da enfanguentada tunica de seu querido filho Joseph Gen. 37. o divisou despedaçado por algua fera: Fera pessima comedit eum, bestia de vor avit Joseph: & foy tam excessivo o sen-33. timento do lastimado pay, q chegon a proferir que excederia o seu pranto os limites da vida, estendendose ainda além dos confins da morte: Descendam ad silium meum lugens in infernum. E se Jacob sente tanto a morte c njecturada de hum filho, restandolhe ainda tantos para a-Iivio de sua pena, que pena não penetrará o mais sensivel de minha alma, perdendo a hum Filho que he unico? Soitaria se lamentava Martha, vendo-se desamparada de sua irma Maria: Reliquit me solam. E se a ausencia de Ma-Luc. 10. ria tanto penaliza o coração de Martha, que penas não causará a ausencia de Jesus no coração de Maria; pois 40. quanto vay de Maria a Jesus, tanto vay da minha soledade á soledade de Martha. Só com a vossa soledade, perdido Bem meu, tem algua comparação a minha soledade. Assimo assirmou o compassivo Profeta, quando disse qua dor de minha soledade era tam grade como o mar: Mag-Thren. z. na est velut mare contritio tua. Pois que mar podia ser este, senao aquelle mar tempestuoso de dores, aquella tor-13. menta desfeyta de tormentos, em que vós desamparado

do Pay vos vistes sobmergido & socobrado com penas, como lamentastes por David: Veni in altitudinem maris, Ps. 68.2. Es sempestas demersit me. Com este mar de vossas dores so tem algua semessa a dor de minha soledade: por que vejo tambem em hum mar procel·loso de penas, cobatida de ventos nos suspiros, socobrada de ondas nas lagrymas, & desseyta em tempestade nas dores. Sendo pois tam semelhante à soledade do Filho a Soledade da May, porque nao ha de ser justificada a queyxa da May, vendo-se desamparada do Filho, se soy tam justa a queyxa do Filho quando se considerou desamparado do Pay? Bem posso logo repetidas vezes formar a mesma queixa, dizendo: Deos meu, Deos meu, por que desamparas rastes: Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me?

E se quereis intimamente penetrar quam excessiva frea minha dor, & justa a minha queyxa, ponde os olhos nas circunstancias da vossa & minha soledade, & vereis que a vossa naceo de hum só principio, & a minha não teve menos de tres causas. O principio, & motivo unico da vossa soledade foy o desamparo do Pay; & a minha soledade he motivada pelo desamparo de Pay, de Filho, & de Esposo, pois igualmente sois Pay do meu coração, Filho de minhas entranhas, & Esposo de minha alma Do sorte que a minha soledade he hum penoso compendio & hum abbreviado mappa de tres foledades, de foledade de Pay, de soledade de Filho, & de soledade de Esposo. Mas que muito que seja tres vezes dobrada a minha soledade, por me considerar tres vezes só, só sem Pay, só sem Filho, & so sem Esposo; se qualquer de minhas soledades, ainda cosiderada so por so, he mais sensivel, mais intensa, & mais rigorosa que a vossa!

Primeiramente mais rigorosa he em mim, do que em vós a soledade de Pay: porque ainda que entre de-

-min fenno aduelle marit mondeli lotto de coverça de mater.

مص

samparo, & desaparo haja em nós a semelhança de carecer Pay & de Pay co tudo a minha he mais para sentida: poi q vos careceis de Pay, quos comunicou o ser por necessidade de entendimento fecundo; & eu me vejo sem hum Pay, que me deu a vida por eleyção de vontade amante. Tambem he mais sensivel para hua May a soledade de hum Filho, do que para hum Filho a soledade de Pay: porque se hum Pay desampara hum Filho, desampara a quem não deve o ser, nem a vida: porém se o Filho desampara a Mãy, deyxa, & desempara a quem he devedor do ser, & da vida. Sobe ultimamente mais de ponto a terceyra soledade, que he a de esposo. Por amor da esposa, disseltes vos que deixaria o homem pay & may: Re-Gen. 2.24 linquet homo patrem suum, & matrem, & adhare hit uxori

sua. Pois se he vosso preceyto que o Esposo não faça caso de pay, & may, para que nao padeça a Esposa soledade de Esposo; quem não vé que fica excedendo muito sem comparação a sole lade de Esposo á soledade de Pay? Sendo logo a minha foledade assim na extensão, como pa intensao incomparavelmente superior á vosta, & tendo vos tanta rasaó de vos queixar de vosto Eterno Pay, vede com quanta mais rasao devo eu queyxarme de vos

por me desamparares.

vos cativou de tal sorte os affectos, que para lograr o seu. ventre deyxastes o seyo do Eterno Padre? Pois como agora trocais o meu ventre pelo escuro, & tenebroso seyo de Abraham? Não sou en aquella vossa amada Filha, de quem dissestes que vos ferira, antes roubara o coração: Cant. 4.9 Vulnerasticor meum, excordasti me? Pois como agora me furtais vossa divina presença? Nao sou eu aquella vossa presada Esposa, a cujos castos abraços correstes com passes de gigante: Exultavit ut gigas ad currendam viam? Ps. 18.6. Pois como agora vos afastais de mim tanto, quanto dis-

Nao sou eu aquella vossa querida May, cujo amor

ta

ex vers.

Septua-

ginta.

tao Occaso do Oriente, & a morte da vida? Querido Pay, amado Filho, & doce Esposo meu, se sabieis muito bem que nesta minha soledade se haviao de ajuntar os desamparos de orfa na ausencia do Pay, as lastimas de May na morte do Filho, & as lagrymas de viuva na perda do Esposo; como me deyxastes, sendo meu Esposo, meu Filho, & meu Pay? Cuidaria eu algu dia que houvesse de ser desamparada de hum Pay tam amoroso, de hum Filho tam obediente, & de hum Esposo tam amante? Nao he sentença de vossa irrefragavel Sabedoria, que com dissiculdade se rompe o sio, ou corda de tres Eccle.4. ramaes, isto he, amor de triplicados laços: Funiculus triplex difficile rumpitur? Pois se das cordas do amor se tecem os mais fortes laços; estando eu unida, & apertada comvosco com o triplicado amor de Pay, de Filho, & de Esposo, como arrebentarão os laços do amor? Como se desunirao os corações, para que no mesmo tempo experimentasse desamparo de Pay, desuniao de Filho, & apartamento de Esposo? E de todas essas soledades nao foy causa a vosta ausencia? Com rasao logo me queyxo de vós, & como vós mesmo me queyxo, repetindo sentida: Deos meu, Deos meu, porque me desamparastes? Deus meus, Deus meus, ut quid de reliquisti me?

Mas com serem estas soledades tam sensiveis para o meu coração, com tudo nenhua dellas he a que mais o penetra. A soledade para mim mais penetrante, he verme desamparada de vós, não em quanto Pay, não em quanto Filho, & nao em quanto Esposo, senao em quanto Deos. Esta he a espada, que me traspassa a Alma; esta he a dor, que me consome as entranhas; esta he a lança, que me atravessa o coração. Desamparastesme como Pay, senti como Filha; deyxastesme como Filho, chorey como May; faltastesme como Esposo, lamentey como Esposa. E que sobre toda essa pena, sobre toda essa

PK18.6

magoa haja cu de sentir, chorar, & lamentar vossa ausencia em quanto Deos, oh que este he o Non plus ultra da soledade, a cuja vista nenhua soledade he para sentida. Bem reparey eu, quando vos assistia no Calvario, que nao podia carecer de mysterio, que sendo o Eterno Padrejuntamente Deos & Pay vosfo, não vos queyxastes delle em quanto Pay, senao em quanto Deos: Deus meus, Deus meus. Mas o mysterio que entao nao alcancei, agorao venho a entender á custa de minha dor. Não ha duvida que o mesmo Deos he Pay vosso, porque ab aterno vos gera; porém como na soledade de Deos descobre a rasao mayor motivo para o sentimento, porisso vos esquecido da soledade do Pay em quanto Pay, unicamente lamentastes a soledade do Pay em quanto Deos: Deus meus, Deus meus. Este foy o mayor motivo de vosso sentimento, & neste mesmo acho eu a mayor causa de minha lastima Quem pode negar que sois Paymen, & nao so Pay, mas Filho, & Esposo meu? Porém como tambem sois Deos meu, Deus meus, o que mais sinto nesta soledade, nao he carecer de vos em quanto Pay, em quáto Filho, & em quanto Esposo, senaó o verme desamparada de vós em quanto Deos. O pay he para o filho, o Alho he para a may, o esposp he para a esposa: & Deos para quem he? Para todos. E que sendo Deos para todos, nao seja para mim, póde haver mais rigorosa, & intoleravel soledade? Soledade de pay, soledade de fi-1ho, & soledade de esposo, são soledades, que por vulgares, & commuas não merecem o emprego dos sentimetos do coração; pois vemos quotidianamente muitos filhos que carecem de pay, muitas mays que perdem os filhos, & muitas esposas que ficao sem esposos. Porém a seledade de Deos, eu sou a primeyra, & unica creatura que a padece: & porisso nella se cifras todos os meus tormentos, nella se recopilao todos os meus martyrios.

dereliquisti me? Bem sabeis, sau loso emprego, & desvelo do meu coração, que quando a tyrannia Judayca fazia tiro com os cravos de vossas mãos, & pés em lugar de settas ao alvo de meu peito, se rebentava de dor o coração, para que nao pudesse sahir a publico, fechavalhe as portas o sofrimento: sentia, & callava, nao por outra razao, senao porque com vossa divina presença como com forte escudo rebatia o sentimento destes golpes, & como com suave lenitivo abrandava o rigor destas seridas. Martyrio erao de minha alma vossas dores, vossas penas, & vossos sentimentos: porém alivio, & desafogo era tambem vossa presença. Mas agora que vos não vejo, & me vejo sem vós, desamparada, triste, & solitaria, nao posso disfarçar a dor, nem occultar o sentimento. Pois se o pudera dissimular suspendendo os impulsos da lingua, claro està que nao só fora mais que humana, mas ainda mais que divina; porque seria superior à vossa, minha paciencia. E senao, daime licença para que vos pergunte porque razao mostrando vós em todo o discurso de vossa dolorosissima Paixao a mansidao de cordeiro quando lhe tirao a lãa, & não a vida, sem se ouvir de vossa boca a minima queixa, como o tinha profetizado Isaias: Quasi agnus coram tondente se non aperuit os suum: là nos 1sai, 53! ultimos extremos da vida destes bramidos como Leao de Judá, formando tam sentida como amorosa queixa pelo desamparo do Pay em que vos vistes? Pois vida do meu coração, & coração da minha alma, se vosso rosto affeado com salivas, vossa cabeça gravada com espinhos, vossos pés, & mãos abertas com cravos, vossas carnes rasgadas com açoutes, & ainda vossa Divindade offendida com blasfemias não forão sufficiente cau-

D18

sa, para q brotasse de vossa bocca húa minima palavra de sentimento; como neste desamparo do Pay achastes motivo bastante para queixa tam sentida? Mas a razao, vos a declarastes na mesma queixa: porque não vos queixastes do Eterno Padre em quanto Pay, senão em quanto Deos: Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me? He tal a soledade no desamparo de Deos, que ainda a paciencia do mesmo Deos a nao póde tolerar sem pena, sem magua, & sem queixa. Pois se vos sendo meu Creador nao pudestes sofrer callado o rigor desta soledade; como poderey eu tolerala sem dor, & sem queixa, sendo pura creatura? Confesso que nao acho em mim sofrimento baltante, & por isso saudosa clamo: Meu Deos, meu Deos,

porque me desamparastes? Deus, &c.

Mas ainda nao declarey bastantemente o excesso de minha soledade sobre a vossa, & conseguintemente a mayor razao que ha em mim, para que me manifeste mais sentida. Porque a vossa soledade, Deos de minha Alma, nem foy, nem podia ser (rigorosamente fallando) soledade de Deos; pois ainda que a vossa Pessoa seja realmete distincta da Pessoa do Pay, participais com tudo delle a mesma substancia, & natureza divina, & assim como nao he possivel que se aparte de vos a vossa substancia, & natureza, assim tambem não póde ser que o Eterno Pay em quanto Deos vos deixe rigorofa, & propriamente em soledade de Deos. A minha soledade sim com toda a propriedade, & em todo o rigor he soledade de Deos: porque tenho perdido a hum Filho, que por ser verdadeiro Homem, na o deixa de ser verdadeiro Deos. Agora discorroassim. Se a vossa soledade com ser hua sombra, & hũa apparencia da soledade de Deos, (pois ainda que vos Incarn.10. faltasse com aquelles tam particulares auxilios, com que regia vossa santissima Humanidade, nunca deixou de estar a ella intimamente presente) se a vossa soledade, digo,

9.15. sect.

causou tanto abalo em vosso coração, que vos obrigou a desatar a lingua atê entas emmudecida, como poderey eu reprimir os impulsos de minha pena, para que nas

rompa na mesma queixa?

Se eu pudera occultar com o vêo do sofrimento em tam grande perda o rigor de minhas lastimas; que diria de mim a natureza, que até do insensivel tirou razões de- Terra mo monstrativas de sentimento na ausencia de seu Creador? taest, & Estremeceo a terra, as pedras se partirao, & o vêo do Te-oura sosse plose rasgou. Pois meu espirito ha de ser mais pezado sant coc. que a terra, para que se não abale, & estremeça com a Matth. ponderosa maquina de pasmo tam horroroso? Meu cora-27.51. ção ha de ser rochedo mais duro que as pedras, para que se não parta com os penetrantes golpes de tam cruel accidente? E minhas entranhas hao de ser laços mais complicados que os fios do vêo do Templo, para que de ternura, & compaixao se nao despedacem? Que diriao de mim os Anjos, que tam saudosamente chorao a vossa morte, se vissé meus olhos, & minhas faces enxutas? Que Angelipa diriao esses Ceos escurecidos com trevas, se me não vis-cisamare sem cuberta de lutto? E que diriao finalmente as sepul-sebunt. turas abertas, se me vissem totalmente sechada para o Isa 33.7. sentimento? Vos mesmo, Deos meu, que havieis de di- caciunt zer? Nao dirieis, & com muita rasao, que vos nao reco-super uniahecia por meu Deos, pois me dohia menos em vossa au-versam sencia, que a mesma naturesa insésivel? Esta pois he a cau-terram. sa mayor, porque lamento este fatal desemparo com tam Matth27 saudozos suspiros; & esta he a mayor razao, porque jus- 45. taméte quexosa, & profundaméte sentida exclamo, Deos Monume meu, Deos meu, porque me desemparastes? Deus meus, sunt. Deus meus, ut quid dereliquisti me? He possivel que vos perdi, & como se nada perdesse 27.5%

hey de sepultar em perpetuo silencio a dor de tam grande perda; pois perdendo-vos perdi comvosco nada me-

nos

12 nos qo grande thesouro de todos aquelles bens, com q me enriquecestes. Nao he isto encarecimeto de minha saudade, mis verdade tam certa, que até hum Gentio a descuibrio nas trevas de sua ignorancia. Quando a Michas falrarao suas fantasticas divindades, tal foy o emprego que fez em seu coração a dor da grade perda imaginada, que exclamou dizendo que com seus deoses lhe tinhao roubado tudo: Deos meos tulistis, & omnia qua habeo. Com quanto mayor rafao devo eu formar a minha queixa; pois com a vossa ausencia, meu verdadeiro Deos, perdi todo o meu bem, a minha alegria, a minha delicia, a minha doçura, & a minha riqueza? Se em vós, unico bem meu, se descifrava todo a minha gloria, toda a minha fermosura, & toda a minha grandeza; quem póde duvidar que com vossa ausencia sica totalmente abatida a minha grandeza, desmayada a minha fermosura, & escurecida a minha gloria? Em vossa companhia nao era eu fermosa como a Lua, Pulchra ut Luna, escolhida como o Sol: Ele-Cane. 6.9 Eta ut Sol; & brilhante como a Aurora: Quasi aurora? Porém agora que me vejo sem vos, de Aurora nada tenho, porque me vejo em hum orizonte nao de luzes mas de trevas immediataméte depois de se pôr o Sol: de Sol mão renho a minima femelhança senao nos deliquios, & nos cclipses: jà de Lua me faltao os resplandores, & so me sicao os desmayos, & as minguantes. Em vossa presenç nao era eu hum verde platano, hum sublime cypreste, hua fermosa palma, & hum cheiroso balsamo? Quasi platanus exaltata sum juxta aquam, Equasi cypressus in monte Son, quasi palma exaltata sum in Cades: Sicut balfamum aromatizans odorem dedi. Mas que fico agora, destituida de vossa presença? De platano não tenho o verde esmalte das folhas, nem a dilatada pompa dos ramos, & só possuo o denso, & o escuro das sombras. De cypreste falta-

me o pyramidal, & o sublime, sendo assim que me sobeja

E com a perda de tam rico thesouro de bens acabariao minhas penas? Oh que passao ainda muito avante: porque assim como na vossa ausencia se afastarao de mim todas as delicias, todas as consolações, & todas as alegrias, tambem concorrérao para mim como a seu centro todas as peras, todas as magoas, & todas as angustias. Quando os inimigos de David o considerárao desamparado de vossa poderosa mão, unidos todos se conjurárão a perfeguilo, dando por rasao que ja nao havia Deos que o pur desse livrar : Deus dereliquit eum, per sequimin & compre- Ps.70.11 bendite eum: quia non est qui eripiat. A mesma conjuração, imagino eu, fizerao contra mim todas as dores, & penalidades que andao divididas pelo mundo: Deus dereliquit eam, persequimini, & comprehendite eam. Ja està desamparada de Deos: pois agora agora he o tempo de atormentar aquella alma, atribular aquelle espirito, & martyrizar aquelle coração. Vamos pois, vamos todas. Assim o disserao, assim o comprirao: pois logo sem mais reparo se lançarao de tropel sobre o meu coração, forjando nelle hua dor composta de todas as dores, hua pena

IA distillada de todas as penas, & hum tormento extracto de todos os tormentos. Oh Simeao, quam acreditada fica agora a tua profecia com a concurrencia de dores, que unidas em hua espada de dor traspassão minha alma! Tuam ipsius animam doloris gladius pertransibit. Porêm viose algum dia semelhante espada? Todas as mais espadas sao de ferro; só a minha ha de ser de dor, & nao de ferro? Sim: porque as mais espadas accidentalmente causao dores,& a minha espada he essencialmente a mesma dor. As mais espadas, porque sao de ferro, so cortao pelo corpo; a minha, porque he de dor, penetra atê a alma: Tuam ipsius animam. As mais espadas tantas dores causao, quantas feridas abrem; esta espada em hua só ferida causa todas as dores: Doloris gladius. Oh espada mais dura, & penetrante, que o mesmo ferro, quem poderà cabalmente comprehender o rigor de teus golpes, & sondar o profundo de tuas feridas! Só vós, meu Deos, com vossa infinita sabedoria; pois eu ainda experimentando o rigor desses golpes, & penetrada do profundo dessas feridas, não me atrevo a descrevelas. O que posso affirmar com verdade

Eccl.

Pois que tormento he o que falta a esta penalizada creatura, para que não seja hum vivo, & animado retrato do mesmo Inserno? Se no Inserno ha sogo, não arde em meu peito hum incendio de amorosas chamas, em
que saudosa, & cruelmente me abrazo? Se ha trevas, que
mais escura, & tenebrosa noite pode haver, que a em que
me vejo depois que no occaso da morte vos puzestes,
meu Sol? Se ha ministros, que atormenta o de muitos modos, não ha tambem em minha alma tres potencias, que

pelo que experimento, he que os tormentos de minha al-

ma nao só são superiores a todas as penas, que câ se pade-

cem no mundo, mas se nao excedem, nada sao inferiores

âs que se tolerao là nesse inferno, por onde andais agora

á maneira de tres verdugos co varias, & novas invenções de penas a martyrizao, & despedação? Só parece que salta a eternidade, para que o meu tormento não seja de todo semelhante ao Inferno, porque só tres dias esta decretados à minha foledade Assim parece, mas nao he afsim; pois estes tres dias não deixão de ser para mim hua penosa eternidade. Tres dias unicos esteve Jonas no vetre da balea; & estes tres dias forao avaliados na opiniao do Profeta por hua eternidade: Terræ vectes concluserunt 701.2.7.
me in æternum. Jonas sepultado por tres dias no ventre daquelle monttro marinho representava os tres dias da vossa sepultura, que saó os tres dias destinados à minha soledade: Sicut fuit Jonas in ventre ceti tribus diebus, &tri- Matth. bus noctibus, sic erit Filius hominis in corde terræ tribus die- 12.40. bus & tribus noctibus. E se os tres dias da vossa sepultura forao reputados na estimação de Jonas por hua eternidade de morte, quem não vè que estes mesmos tres dias sicao sendo para mim hua eternidade de pena? E com muita rasao devia eternizarse no tempo o meu tormento, por que se antes de nacido fostes objecto de desejos eternos: Desiderium collium æternorum: não podieis deixar depois Gen. 40. de morto de ser alvo de eternas saudades. Se quando vos 26. concebi em minhas entranhas fiz do eterno temporal; porque agora que vos perdi nao faria do tempo eternidade? Vendome pois obrigada a padecer no tempo hua ausencia eterna de vossa vista, como hey de supprimir a dor dessorte, que me nao queixe, & clame, Deos meu, Deos meu, porque me desemparastes? Deus meus, Deus meus, ut quid der eliquisti me?

E com ser a eternidade no terribel, & numeroso exercito das penalidades, que militao debaixo dos estandartes da vossa ira, o gigante que se levanta sobre todas as mais dores, como Golias sobre todos os Filisteos, nao he ella com tudo o mayor tormento de minha soledade, nem

ara-

penas que se padecem no Inserno. Pois a unica rasa he verme destituida de vossa Divina presença. Para padecer as penas do Inserno, naó he necessario outro tormento, que carecer da vossa vista: porque se onde ha visa de Deos, na verdade ha Parayso, aonde salta vossa presença, forçosamente ha de haver Inserno. Assim o entendo, porque vós saudosa memoria, & memoravel saudade minha, ainda por muito menos assim o julgastes. Que vos cercassem dores iguaes na intensão as do Inserno, vós o lamentastes por David: Dolores inserni circumdederunt me. E quando so que experimentastes o rigor de tam terri-

E quando foy que experimentastes o rigor de tam terribeis penas? O mesmo Proseta diz que no tempo em que acabando a vida no Calvario sostes acometido das dores da morte: Circi mdederunt me dolores mortis: Pois vossas

da morte: Circi mdederunt me dolores mortis: Pois vollas dores sendo dores da morte, Dolores mortis, haviaó de ser juntamente dores do Inferno: Dolores inferni? Sim, porque na pena do danno, & carencia da Divina vista consiste a substancia, & a essencia dos tormentos do Inferno. E como vosta santissima Humanidade nas agonias da morte sos se vista, mas na suspensão daquelle mar immenso de delicitas, com que a Divindade costumava inundar vosta alma) porisso na morte não só experimentastes as dores da morte: Dolores mortis, mas tambem as do Inferno: Dolo-

ferno: Dolores inferni circumdederunt me.

Mas que digo? Iguaes minhas penas as do Inferno?

res inferni. Bastando pois a suspensao das divinas conso-

lações para que as penas da vossa morte se tornassem pe-

nas do Inferno; podia deixar a privação total de vossa

Divina presença de converter os tormetos de minha so-

ledade em tormentos de Inferno? Oh que tambem eu,

& ainda com mais rasaó, posso dizer que me cercarao

dores nada menos activas, & penetrantes, que as do In-

Alivio grande seria para minha Alma, se o rigor de meus tormentos não passasse do limite das penas, que padecem os condennados. Muyto mais avante chegao minhas lasrimas, mais intensa, & rigorosa hea minha dor. He verdade que os condennados padecem a carencia do mesmo Deos, que eu padeço; mas he verdade tambem que eu, & elles nos havemos muy diversamente para com vosco,& por isso també he muy disserente o modo, com que a mesma privação de Deos atormenta, & afflige a mim, & a elles. He certo, meu Deos, que elles mortalmente vos aborrecem, & não podeis negar que eu cordialmente vos amo. Vós pagais aquelle summo odio com o mayor aborrecimento; & a mim remuneraisme este amor cooutro amor intensissimo. Pois, Deos meu, se sois hum bem tam grande, tam excessivo, & tam immenso, que ainda a quem aborreceis, & vos aborrece, unicamente com a privação de vossa vista dais hum penosissimo inferno: que Inferno de penas nao ha de causar em mim a ausencia de hum Deos, que sendo o unico emprego de meus affectos, empregou em mim todos os desvelos de seu amor? Oh que quanto vay de hum Deos amado a hum Deos aborrecido, de hum Deos amante a hum Deos que aborrece, tanto vay de pena a pena, de magoa a magoa, de tormento a tormento, & de soledade a soledade! Deste Inferno pois mais rigoroso que o mesmo Inferno levato as vozes ao Ceo, & lastimosamente repito: Deos meu, Deos meu, porque me desamparastes? Deus meus, Deus meus, &c.

Dirmeheis por ventura que nao fiquey totalmente desamparada de vos; porque se careço da vossa vista, não me falta a vossa assistencia, pois a vida que lógro marty-rizada com tantas penas, cada húa bastante para dar mil mortes, he empenho, dadiva, & favor de vossa Divina Omnipotencia, que me conserva, & sustenta contra a ordem, & curso da naturesa. Assim he, & assim o conseço,

unico,

18 unico, & adorado bem meu. Mas a verdade de vossa palavra não tira a justiça, â minha queixa. Não haduvida que o conservarme viva, concorrendo tantas cousas para me dar a morte, he prodigiosa, & estupenda maravilha vossa. Sem alento, sem coração, & sem alma póde haver vida? Pois se com toda a verdade posso dizer que perdédovos fiquey sem alento, Dereliquit me virtus mea; sem coração, cor meum dereliquit me, & sem alma, Defecit anima mea: como he possivel que eu viva senão por privile-Ps.37.11 Ps.39.13 gio especial, & singular prodigio de vosso divino poder? Jerem. 4. Porêm toda esta milagrosa conservação não diminue, antes aumenta muito o meu tormento. Pois qual era melhor para esta afflicta, & desamparada May, acabar comvosco a vida, ou viver sem vossa companhia em hua soledade ainda mais rigurosa, que a do Inferno? Digaõ os habitadores daquellas escuras, & eternas moradas onde agora vos achais, qual seria sua escolha? E ouvilos-heis dizer com lamentaveis gemidos, que antes queriao render mil vidas ao golpe da mais cruel, & tyranna morce, que carecer hum só momento de vossa divina presença. Ouvireis que o veremse apartados de vossa amavel face he para elles hum tormento tam excessivo, que os obriga a buscar entre tantas mortes que padecem, hua morte q os acabe. Porêm que chega a tanto sua desgraça, que quanto mais elles buscão a morte, tanto mais a morte foge delles. Agora vos pergunto, vida, & Alma minha. Se no Inferno ha tormentos, & penas sem numero, & cada hũa dellas bastante para tirar mil vidas, como vivem os condennados? He porque no mesmo tempo em que empregaõas penas toda a sua actividade para lhesdar a morte, vossa Divina Omnipotencia applica todo o seu poder para lhes conservar a vida, só a fim de que sempre vivao continuamente penando, & sempre morrao perpetua-

mente vivendo. Este mesmo he o prodigio que obra em

mim

31.

19

mim vossa Divina Omnipotencia, prodigio que só executa o rigor de vossa Justiça nos vossos capitaes inimigos. Grande alivio seria para minha alma verme despojada da vida ás violencias da mais cruel, & barbara morte, por não sofrer vivendo a falta de vossa Divina presença. Porêm oh rigor! Suspendeis toda a actividade da morte, para que me não acabe a vida; & multiplicais o alento â pena para continuamente me lastimar com tormentos de morte. Jâ não he estupendo prodigio sómente de vossa Divina Omnipotencia, mas também riguroso esfeito de vossa ira, que muito que desabase o coração dizedo: Meu Deos, meu Deos, porque me desamparastes: Deus meus,

Deus meus, ut quid der eliquisti me?

Parecervos-ha por ventura, meu amabilissimo Jesus, que aqui se acabârao todas as rasoes de minha queixa; sendo que ainda falta a mais forçosa, & a que dâ alento, & vigor a todas as mais, para que fação mayor impressão em men peito. Porque se da vossa parte houvesse algua rasão para me deixares tam só, & só acompanhada de penas; ainda que me visse em dobrados tormentos, dos que padeço, sacrificara eu o meu sofrimeto em holocausto de vossa justiça. Porêm que me desemparasseis, meu Deos, deixadome à discrição, ou indiscreção de tao poderosos tormetos, sem haver para isso motivo, & rasao algua, cofesso que he para o meu coração o mais tyranno, & insofrivel martyrio. Ao Eterno Padre perguntastes vós a rasao de vosso desamparo: Ut quid dereliquisti me? Agora vos pergunto eu o motivo de minha soledade: Ut quid der eliquistime? Porque me deixastes sobre saudosa tam penalizada, & triste? Ut quid? Porque? Appareça a razeo de tam excessivo rigor. Mas que rasao póde haver (perdoayme, se por sentida fallo com liberdade de May) que rasao pode haver, digo, de tam manifesta semrasao?

20 Que a Deos Pay vosso vos queixasseis da soledade, em q vos deixou, bem està: mas que alèm disso lhe pedisseis a rasao, & o porque: Ut quid? Parece que nao diz bem com vossa infinita sabedoria. O Eterno Padre gerando-vos nao vos communica os mais occultos segredos de seu peito? Que quisestes logo dar a entender, pedindolhe esta rasaó, senío o mesmo que em casa de Annas, perguntando áquelle atrevido ministro que vos deu abosetada, a

23.

Joan. 18. causa de tam grande desacato? Quid me eadis? Isto he, que da parte daquelle ministro, não havia rasaó para injuria de tam detestavel afronta, nem da parte de vosso Pay motivo para rigor de tam lastimoso desamparo. Pois senão ha rasaõ algua, para que Deos Padre desampare a seu Filho, que rasaõ poderá haver, para que o Filho de Deos. desampare a sua Mãy? Claro estâ, que havendo tantas rafoes que persuadem o contrario, nao se podia achar neste grande desamparo, senaó muita, & grande semrasao. E fe me dais licença para que eu refira alguas, proporey duas, que mais affligem meu espirito; & sao as mesmas; em que unicamente fundastes os motivos de vossa queixa no desamparo do Pay. Pedindolhe vôs a rasao porque vos deixava em soledade, duas vezes o appellidastes Deos vosso: Deus meus, Deus meus. E que quisestes significar com esta sentida repetição? Senão que o ser o Eterno Padre duas vezes vosso Deos, hua vez porque vos deu o ser em quanto à Humanidade, & outra vez porque vos gerou em quanto Pessoa, era dobrado motivo para nao cosentir no desamparo do Filho. Estes mesmos motivos não esta o justificando as raso es do meu sentimento, & reforçando as causas, que tenho para me queixar de vós entre os tormentos de minha soledade? Tambem vós sois duas vezes Deos meu: Deus meus, Deus meus; hua vez Deos meu, porque me dêstes a vida; & outra vez Deos meu, porque vola dey. E se por ser o Eterno Padre duas

vezes Deos vosso, vos pareceo que era grande semrasaó sua o permittir em seu Filho tam grande desamparo; tambem me parecea mim quendo vos duas vezes Deos meu, he notavel semrasaó vossa cosentir des em vossa Máy tam lamentavel soledade. Examinemos hum, & outro titu-

lo, & vereis se falo verdade.

I

a

is

Oprimeyro titulo, por onde nem vôs mereceis ao Eterno Padre, nem eu a vôs a soledade de Deos, he ser o Eterno Padre Deos vosso, por crear vossa Humanidade, & vôs Deos meu, por creardes minha Alma. Pergunto agora. Pôde havei rasao algua, para que o Creador desampare a obra que creou? Não he certo, & infallivel axioma registrado nos livros de vossa Providecia, q Deos Deus non não desampara senaő áqueile que primeiro o desampa- deserit, ra? He verdade que desamparattes a Samsao, a Saul, a Sa-nisi deselamao, & outros muitos; mas he verdade tambem que ratur. An não chegastes a este ponto crû, senão depois que elles vi-xioma rando-vos as costas, vos desampararao a vos. É se a todos Theolog. guardais este direito, porq faltais com elle a vossa May? Por ventura viose em mim semelhante ingratidao, senao houve creatura mais resoluta, & constante em vos seguir, & acompanhar, do que vossa May? Diga-o o Calvario, igualmente theatro de vossas penas, & de minha constancia. Com quem vos achastes, quado moribudo na Cruz? Com os Discipulos, que vos seguiao? Com as turbas, que vos applaudiao? E com os meninos, que vos cantavao o viva? Bem sabeis que todos vos desampararao; & por sinal, que he bem sentida a queixa, que formastes com as palavras de David: Et qui juxta me erant, de longe steterüt. Mas que maravilha que vos desamparassem os mais, se o Ps. 37.13 mesmo Pay, que ab æterno vos gera, vos deixou, & desamparou? E para este universal desamparo, que experimentastes, mos so dos homens, mas do mesmo Deos Pay vosso, não podeis jà dizer que concorresse vossa May.

Deixeivos eu algua hora? Desampareivos hum instante? Não me vistes ao pê da Cruz sempre sirme, sempre immovel, sempre constante atê acabares a vida? Depois de morto não vos acompanhey atê os horrores da sepultura? Pois se quando todos vos deixão, só eu sico; se quando todos se ausentao, só eu persevero; se quando todos vos desamparão, eu me não aparto de vossa companhia: dayme, meu Deos, dayme a rasão porque me desampara-

stes: Ut quid dereliquisti me?

E se no primeyro titulo de seres meu Deos, Deus meus, porque me dêstes o ser, & a vida, se manisettao rasoés tam efficaces para me não deixares desamparada,& solitaria: ainda no segundo titulo, que he seres meu Deos, Deus meus, porque vos dey o ser, & a vida, se descobrem. motivos muito superiores para me não desamparares. Vós em quanto Deos de quem recebi a vida, sois totalmente independente de mim: porêm em quanto Deos a quem dey a vida, algua dependencia tendes desta creatura. E senão obstante a vossa independencia, que de mim tendes, pedia a rasao (como mostrey) que me não desamparasseis, muito mais o pedia a dependencia, que de mim tendes. A independencia izenta da obrigação; a q sujeita a dependencia. E se sem me deveres obrigação, era justo que me não desamparasseis, sem que primeiro eu vos desamparasse a vós; vede se pôde haver rasao para me desamparares devendome tanta obrigação como he a da vida, & acopanhando-vos eu sempre atê a morte & a até a sepultura? Que respodeis a isto, Verbo Divino? Não he racional o meu sentiméto? Não he justa a minha queixa? He tam justa, como he infallivel, que vôs sois a mesma rasaó increada de Deos: porque não póde haver motivo mais digno de queixa, que hua semrasaó nacida da mesma rasaó increada de Deos. Permitti logo que torne a dobrar a mesma queixa, pedindo-vos o porque, & a rafao

sao da soledade, em que me deixastes: Deus meus, Deus

meus, ut quid der eliquifti me?

Porêm se nao obstante estar de minha parte a rasao, ainda assim he vontade vossa (que para mim val mais que todas as rasoes) que eu careça de vossa Divina presença; que me resta mais, sena o emmudecer a lingua, & fallarem os olhos; cessarem as vozes, & ouvirem-se os gemidos;atalharem-se as palavras, & soarem os suspiros; interromperem-se as rasoes, & romperem-se as lagrymas, que sao a mais esficaz, se bem muda eloquencia do sentimento? Quando a David desamparado da Divina presença lhe perguntavao aonde estava o seu Deos; nao achando o Profeta nem rasoes, nem palavras para encarecer a sua pe na, encomendou aos olhos que com rios perennes de sentidas lagrymas testificassem sua dor: Fuerunt mihilacry-Ps.41. 4. mæ meæ panes die ac nocte, dum dicitur mihi quotidie: Ubi est Deus tuus? E na incomparavel perda do meu Deos qual ha de ser o meu sentimento, se não pranto? qual a reposta, senão lagrimas? A mesma pergunta, que faziao em outro tempo a David, bem a posso agora fazer a mim mesma, dizendo: Un est Deus tuus? Maria, aonde estarà agora o teu Deos? Este ventre depois que o concebi por obra do Espirito Santo, soy assento, & morada sua. Mas se jà nao mora nelle, aonde estarà agora o teu Deos? Ubi est Deus tuus? Muitas vezes o tive em meus peitos, dandolhe o leite depois de nacido. Mas como ja o nao vejo nestes peitos, aonde estarà agora o teu Deos? Ubi est Deus tuus? Bem pouco ha que passou dos braços da Cruza estes meus braços. Mas se entre os meus braços jão não acho, aonde estarà agora o teu Deos? Ubi est Deus tuns? Ainda agora esteve diante destes olhos, quando o depositârao na sepultura. Mas se jâ nem dos olhos o vejo, aonde estarà agora o teu Deos? Ubi est Deus tuus? Para q buscas porêm o que não existe? Jâ desfez a morte o amoroso vinculo, que unia o corpo à Alma de meu Deos, & de meu Filho. Ja se apartarao estes dous divinos extremos. O corpo jazendo na sepultura, està debaixo de hua pedra dura, sim, mas enriquecida com o precioso thesouro que occulta; & a alma anda la por esse Inferno, que com sua presença se tornaria em Paraiso de glorias, assim como na sua ausencia o meu coração se converteo em inferno de penas. Ah dura, & inflexivel pedra! Se na morte de meu Deos as mais se partîrao, como te nao partes? Como estàs inteira? Oh cruel, & inexoravel Inferno: Se ha bem pouco que muitas almas justas sahîrao de tuas formidaveis cadeas, como tens presa agora a alma de meu Deos? Ora partete, pedra, & nao escondas mais o meu thesouro. Abrete, Inferno, & nao detenhas mais o meu bem. Não vês, pedra, que sendo eu hum mar tormentoso de dores, em ti, como em duro rochedo, quebrao, & rebentao as ondas do meu coração? Não vês, Inferno, que estando eu abrazada em saudades amorosas, sinto atearemse em minhas entranhas as mais vivas chamas de teus incendios? Mas oh crueldade! Oh tyrannia! Nem a dureza da pedra se parte com os golpes de minhas lastimas, nem a inflexibilidade do Inferno se enternece com a ternura de meus suspiros. Pois ja que nao posso alcançar nem aquelle lastimado cadaver, nem aquella alma, aonde està a inestimavel prenda daquella tunica inconsutil, que com minhas mãos fabriquey para o meu Filho; que com ella ao menos quero aliviar o tormento de minhas saudades. Mas ay que nem a tunica do meu querido Fi-1ho me deixou a cobiça, & tyrannia dos Soldados. Ceos, virao-se algudia debaixo de vossos orbes partilhas mais exorbitantes, & injustas, que as que se fizerao na morte de meu Deos? A tunica levarao-na os soldados; á terra tocou o Corpo; ao Inferno coube a Alma. E à triste May que sica? So esta sunesta mortalha, em que o Autor da vida se retratou com as sombras da morte.

Aqui estais, objecto de minhas saudades, alvo de meus suspiros, & centro de minhas lagrimas! Aqui estais, meu Pay, meu Filho, meu Esposo, & meu Deos, retratado de morta cor em vivo sangue? Oh não permittais, q seja sô para mim esta lastimosa vista; fazey patente aos o-Ihos de todo o mundo o rigor da Divina justiça executado em vosso santissimo corpo: porque sô as lagrimas de todo o mundo podem compensar tanto sangue, quanto se derramou destas veas. Porêm se o mundo, amado Filho meu, foy o cruel tyranno que vos reduzio a espectaculo tam lamentavel, pequeno tributo parece ser o de seu pranto. Vôs Espiritos bemaventurados, vôs Gerarquias da Corte celeste, dessas eternas moradas aonde estais, acompanhay vôs o meu pranto: porque sô as lagrimas dos habitadores do Ceo podem chorar dignamente o detestavel excesso, que em dar a morte ao meu Filho commetterão os moradores da terra. Oh quem me dera agora ligeiras azas para voar ao throno da Magestade Divina, & na presença do Eterno Padre despregar este resumido mappa de dores, & fazerlhe esta pergunta!

Eterno Padre, & Deos eterno, este he o retrato do Filho, que vôs ab æterno gerastes, & eu concebi no tempo por obra do Espirito Santo? Que será do original, se a copia está tam dessigurada, & contraseita? Vede se conheceis estes pês. São estes aquelles pês, que com agigã-ps. 13. 72 tados passos apressarão a carreira para tomar assento, & morada em meu ventre? Bem vedes que não são estes aquelles pês; pois traspassados có cravos ainda dão passos para se afastarem de mim. Oh pês sacrosantos! Se sobre vós, quando andaveis neste mundo, derramou a Magdalena tatas lagrimas; que lagrimas não hão de verter meus 38. olhos para vos lavar agora que não podeis dar hum passos São estas aquellas mãos, que com tanta liberalidade repartirão commigo os jacintos de vossa beneficencia? Car. 5. 14.

018

26 Claro està que nao sao estas aquellas mãos, pois aquellas para mimnunca foraó atadas. Oh mãos Divinas! Se do centro destas duas chagas esta o manando dous copiosos rios de sangue, que muito he que lave en este sangue co dous caudalosos rios de lagrimas? Este he aquelle lado, 90an. 13 em que o amado D scipulo teve a dita de reclinar a cast beça? Nao pode ser este aquelle lado. Aquelle era the-23. souro fechado, este he arca aberta: naquelle achou o Discipulo o seu descanso, neste com a lançada que o abrio, teve a May o seu tormento. Mas se deste lado ao golpe da lança brotou o sangue, & agua para me dares vida, por que se não ajuntarão em meus olhos duas fontes de agoa 34. & fangue para chorar vossa morte? Esta he aquella boc-Căt.4.11. ca, donde manava o mel na doçura das palavras, & o leite na suavidade dos discursos? Quem duvida, que nao he esta aquella bocca, pois nesta está so o azedo do vinas gre, & o amargo do fel? Oh lagrimas, aonde estais, que nao correis a aguar o agro daquelle vinagre? Ob bocca, porque te nao apressas para aproveitar com teus osculos as reliquias daquelle fel? Sao estes aquelles olhos, que Matth. com a efficacia de sua vista fizera o desfazer a Pedro em 26.75. arroyos de lagrimas? Bem se està vendo, que nao sao a-Luc. 22. quelles olhos: porque se fot em os mesmos, não deixariao de olhar para mim. Mas por isso mesmo que se nao poem em mim, sendo eu menos dura que pedra, hao de fer mais copiosas as enchentes de minhas lagrimas, que as de Pedro. He esta aquella cabeça, que admira o os Pro-Apoc. 10. fetas coroada com diadema fabricado de Iris, de Estrellas, & de Sol? Oh que nao he esta aquella cabeça, pois nestasenao descobre outra coroa, que hua penosa guirnalda de espinhos. Mas se entao arde Deos nas chammas do Exod.3.2 mais amoroso incendio, quando apparece na Carça entre agudos espinhos, estando agora entre os espinhos co amor mais abrazado, rasao he que a tanto sogo lhe saïa de meus olhos ao encontro outra tanta agoa em hum mar ımimmenso de pranto. Mas se nestes pes rasgados, se nestas mãos atadas, se neste lado aberto, se nesta bocca atormentada, se nestes olhos eclipsados, & se nesta cabeça tam cruelmente traspassada de espinhos não pôde minha attenção, por mais que queira, divisar sinal algum de vosso Filho, & de meu Deos, descubrirey por ventura nestas costas algum vestigio de sua Divindade? Ay que confulo mappa de dores! Ay que dolorosa cifra de penas! Ay que penoso compendio de feridas lastima minha vista! He possivel que a tam lamentavel estado està reduzida toda a grandeza, toda a magestade, & toda a gloria de Deos? A Moyses, que vos pedio que lhe manifestasseis vossa gloria: Ostende mihi gloriam ti am, dissestes que veria vossas costas cubertas de nodoas, abertas em chagas, Exod.33 & desseitas em sangue: Videbis posteriora mea. Mas se es- 18. te sangue, estas chagas, & estas nodoas sao gloria para vôs, nao sao para mim senao lastima, senao pena, senao Ibid. 22 martyrio. Ch costas sacrosantas! Se de vossas feridas Flagellis corre a mares o sangue, porq nao sahirão de meus olhos casa. Beas lagrimas a diluvios? Choray, olhos, choray; mas não ned. Fercayao ja minhas lagrimas sobre o lastimoso espectaculo dinand. destas costas, destes pês, destas mãos, deste lado, desta Vision. bocca, destes olhos, & desta sacrosanta cabeça, corrao 7. sett. precipitadas sobre os peccados do mundo, que forao a 3. unica causa das penas do Filho, & das lastimas da May. Recebey, Eterno Padre, recebey estas lagrimas da Mãy com o sangue de vosso amado Filho em satisfação dos peccados do mundo. Embargue tanto sangue as execuções de vossa Divina justiça, suspenda o tantas feridas os rigores de vossaira. Porque se là o sangue de Abel mor-Gen.4., to, no vosso supremo Tribunal clamava vingaça, o san- 10. gue de vosso, & de meu Filho, em que se esgotou todo o rigor da Divina Justiça, clama, & pede hūa, & muitas vezes misericordia.

Bundley Carl Albertall THE SECOND CONTROL OF THE PARTY TOOTS AND THE SET OF BUILDING THE SECTION OF SET OF AA TH