## TRES SERMOENS PANEGYRICOS

COM O MESMO THEMA,

Dogrande, & mais que grande Patriarcha

## S. AGOSTINHO,

Sempre Aureo, porque sempre Aurelio; Sempre Augusto, porque Sempre Agostinho;

OFFERECIDOS, E DEDICADOS

Ao Illustrissimo, & Reverendissimo Senhor

#### D.Fr. ANTONIO DA PENHA DE FRANÇA,

Prelado Mayor, & Vigario Gèral, que foy dos Eremitas Defcalços de Santo Agostinho no Reyno de Portugal;

Superior Actual neste seu Hospicio da Bahia, & agora Bispo consirmado de S. Thomè,

Por seu Irmao o Sargento Mayor FRANCISCO CALMON.

Prègon-os na Igreja do dito Hospicio, em tres annos successivos,

O muito Reverendo Padre Mestre

#### ODOUTOR Fr. RUPERTO DE JESUS,

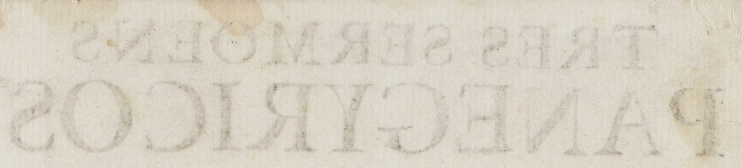
Lente Jubilado em Theologia, Qualificador, & Revedor do Santo Officio, Monge do Patriarcha S. Bento da Provincia do Brasil.

LISBOA,

Na Officina de ANTONIO PEDROZO GALRAM.
Com todas as licenças necessarias. Anno de 1700.

2000

7



Cont o MESMO THEMA,

### MOHIMITZONA

Scanitz Varior valence tember varians

OFFERENCIESS, E DEDICADOS

Activities of the second of th

### D.FE. AMTONIO DA PENHA

Predato Mayor, & Figurio Geral, our for dos Escinistas Baf-Caron de Santo Acostonicas Mayarde Partugal;

Competity Actual action for the Colors of Arthur, Stages Billion

Por Culturate Sargeone Mayor FRANCISCO CALMON.

Porgen of no lyrically distributed finds of the formation of the first finds of the first

order Management Sine O

ODOUTOR PREVIOUS AND SUPERIOR OF BEEN AND SUPERIOR



# ILLUSTRISSIMO, E REVERENDISSIMO SENHOR: Faculdade de Filosofia Ciências e Letras

Biblioteca Central



STES tres Sermões, em que o seu Author discorre com tanta elegancia, subtileza, é erudição sobre as grandezas do senhor Santo Agostinho, jà mostrando o como foy grade Doutor, & grande Padre; jà mostrando o como foy grande Principe, assim por ser o

Sol da Igreja, como por ser o Feniz de Africa, quando por acaso me vierão à mão, logo assentey comigo erão dignos de se consagrarem, & dedicarem à pessoa de V. Senhoria, por ser Vossa Senhoria hum dos mayores filhos de Agostinho. E se o Pay foy tão grande como todos sabemos; Vossa Senboria o foube imitar de maneyra, que por Douto, por Padre, & por Principe, tambem lhe he devida a mayor grandeza. Para se acreditar de Douto, bastao as vezes que sobio às Cadeyras lendo, & ensinando aos seus Eremitas Descalços as letras divinas, & humanas. Para se acreditar de Padre, sobejão as muitas Prelazias, que exerceo na sua sagrada Religião, onde teve a veneração de Prelado mayor, sendo com acclamação de todos o mayor dos seus Prelados, pois chegou a ser o seu Vigario Gèral. Para se acreditar de Principe, està de pormeyo a eleyção que sua Magestade, que Deos nos guarde, fezem vossa Senhoria para Bispo de S. Thomè. Ecomo os Bispos. são os principaes Ministros, & Pastores da Igreja, por Bispo tem vossa Senhoria comsigo tambem de Principe a grandeza. Sendo pois tão grande como he, não repare V Aa Senho-

A 2

viana pequena offerta destes Sermões, que por estarem cheyos de sciencia, & sabedoria, não ha Ouro, nem Prata, nem Perolas, nem Diamantes, por mais ricos, & preciosos, que sejao, que se possao igualar com elles: Divitias nihil esse duxi in comparatione illius: Omne aurum arena est exigua; & tanquam lutum æstimabitur argentum in conspectu illius. Razão por onde offereço os taes Sermões, como je offerecera nelles todas as riquezas juntas; reconhecendo em mim as obrigações de Irmão, & em Vossa Senhoria os affectos de Joseph para com Benjamim o mais moço de todos os outros Irmãos. E se Benjamim com os mais Irmãos todos tributarão adorações a Joseph, por ser Deos servido fazelo hu Principe tão grande, & de tão grande nome no Egypto: Joseph erat Genes. Princeps in terra Egypti::: Incurvati adoraverunt eum. Tendo Deos feito tambem a Vossa Senhoria hu Principe da 42.80 Igreja, obrigação he nossa adoralo, o servilo, pois sempre a-母3。 chamos em Vossa Senhoria o abrigo, & o amparo, que em Joseph acharao tambem seus Irmãos. Esta confissão baste para que Vossa Senhoria não deyxe de aceitar a offerta, que lhe faço, porque nisso mostrarà Vossa Senhoria sou eu o seu Benjamim mais amados & eu como Benjamim mostrarey devo ser o Irmao mais agradecido. Guarde Deos a pessoa de Vossa Senhoria como todos lhe desejamos.

Irmao com obrigações de criado de V. Senhoria

off a Searchorea complete lambem de Frincipe a es

O Sargento Mayor

FRANCISCO CALMON.

interest of the control of the servent as Defericon

rings, or humanas. Para le acreatar de Paure, loi

ceve a veneração de Prelado mayor, sendo com

antocas Legistes due exerces na lan lacitada per establistes



#### PRIMEYRO

## Super Reine Wine And Me

Padre da Igreja o Glorioso

### SANTO AGOSTINHO,

Pregado no Hospicio dos Eremitas Descalços da Bahia.

### Magnus vocabitur. Matth. 5.



OUVEM outros muito embora ao Gloriofo Santo Agostinho, objecto deste dia, & assumpto desta Festa, pelo que como luz, &
luzeiro illustrou ao mundo todo: Vos estis
lux mundi. Muito alto, & poderoso Senhor
sacramentado. Dayme licença meu Deos,

para que và accommodando todo o vosso Evangelho em elogios de Agostinho, ja que Agostinho se soube accommodar tão perfeitamente a tudo o que vós mandais no vosso Evangelho. Louvem outros embora a Agostinho pelo que como verdadeiro sal da terra curou, temperou, & preservou aos homes, que ouviao a sua doutrina: Vos estis sal terræ. Lou-

A iij

vem-no

vem-no outros pelo que como Cidade vistosa, se ergueo sobre os mais altos montes da santidade: Civitas supramontem posita. Louvem-no outros pelo que como tocha acesa em cima do castiçal da Igreja alumiou a todos os da casa do Senhor: Lucernam super candelabrum, ut luceat omnibus, qui in domo sunt. Louvem-no outros de que depois de ser sal corrupto, & infatuado pela corrupção dos erros, & heresias dos Manicheos, veyo a aproveitar a tantos, confessando os erros, & defeitos, em que havia cahido, contra o que succede ao sal inficionado, que nunca mais presta para nada: Si sal infatuatum fuerit, ad nihilum valet ultra. Louvem-no outros pela grande gloria, que grangeou, & adquirio a Deos, vendo os homes as boas obras dos seus escritos, & as asperissimas penitencias de sua vida: Videant opera vestra bona, & glorificent Patrem vestrum, qui in Calis est. Que cu venho apostado a louvar hoje a Santo Agostinho de outra sorte. Venho apostado a fundar os louvores de Agostinho nas ultimas

le

clausulas do Evangelho: Magnus vocabitur.

Estas palavras estao dando a entender he Agostinho grande, mas nao acabão de explicar o como he grande Agostinho. Nem parece necessario, por quanto o nome de Agostinho comsigo tem toda a grandeza. Tem a grandeza de Augusto, & por Augusto bem mostra Agostinho ser Santo Imperial, ou o Auge de toda a santidade. Tem comsigo a grandeza de Aurelio, & por Aurelio bem mostra Agostinho ser Santo, que val hum pino de ouro. Tem comsigo a grandeza de Feniz de Africa, & por Feniz bem mostra Agostinho ser o só, ser o unico, & ser o hum, sem haver quem com elle se possa por à competencia. O ser Agostinho Feniz, o ser Agostinho Aurelio, & o ser Agostinho Augusto, isso mesmo faz nao saber ninguem explicar o que Agostinho he. Todos dizem o que diz o Evangelho: Magnus vocabitur. Todos dizem que Agostinho he muito grande, & dahi nao ha passar, porque nao ha penetrar bem sua grandeza. Parecese a grandeza de Agol-

Agostinho de algua sorte com a grandeza do Sacramento. Querendo David explicar a grandeza do Sacramento, não passou destas palavras: Quam magna multitudo dulcedinis tuæ Domine, quam abscondisti timentibus te! Disse o Santo Rey, que a doçura do Sacramento era grande: Quam magna Psal.30. multitudo dulcedinus. Mas o como, isso não sabia elle dizer, porque a todos estava escondido: Quam abscondisti. Para que tenhamos entendido, que nem a grandeza do Sacramento, nem a grandeza de Agostinho se podem explicar, senao quado muito por termos, que não dizem tudo o que elles são: Quam magna: Magnus vocabitur. Como porèm eu não posso prégar das grandezas de Agostinho, sem declarar primeiro no que he Agostinho grande, de força me hey de valer hoje de algua exposição; & ha de ser ella não menos, que a exposição do A Lapide, o qual comentando as palavras do nossothema diz assim: Magnus vocabitur, (idest) Magnus Alapi-Doctor, Magnus Pater. Com que nos dá a entender, que de in E-Agostinho he grande Doutor, & que Agostinho he grande vang. Padre. Este será o assumpto do Sermao. E para o discursar: Sanct. mos confórme o empenho de Festa, necessito de muita graça. Matth-

-ulobnorg o o num assuva sto od Ave Maria.

#### **秦溪秦溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪溪水溪溪水溪**溪水水溪

zimencode Agoffinho; que feavultare locuere o luzimen.

Rande Doutor, diz o A Lapide na sua exposição, he Agostinho Santo: Magnus, (idest) Magnus Doctor. Mas essa grandeza, & excellencia parece a tem também todos os outros Doutores. Todos os Doutores são grandes, & tão grandes como são as Estrellas chamadas Hyades, a quem os Poetas, & Humanistas venerão por silhas de Atlante. Di-Gregor, go isto, porque assim o diz dos Gregorios o Magno: Qui post lib. 9. Moralin Orionas Hiadum nomine, nist Doctores Sanctae Ecclesiae defignantur? Etoda a razão, & fundamento de se chamarem Hyades os Santos Doutores da Igreja Catholica, vem a ser,

que

Sermao Sermao que assim como as Estrellas Hyades são as que fertilizão a

terra de chuvas, assimos Doutores são os que fertilizão a Gregor. Igreja de doutrinas: Hyades nomen à pluvijs acceperunt. ibidem. Bene er go Hyadum appellatione expressisunt Doctores, qui ad statum universalis Ecclesiæ prædicationis imbres fuderunt. Prosegue o mesmo S. Gregorio. E este dizer de S. Gregorio parece não se conforma com o dizer do mesmo Christo; porque Christo no Evangelho presente compára aos Doutores com a luz que alumea a todo o mundo, qual he a luz do Sol: Vosestis lux mundi; & S. Gregorio compara os com a luz das Estrellas, qual he a luz das Hyades. E a luz das Estrela las Hyades, ou de outras quaesquer Estrellas, nao he tão grade como he a luz do Sol, por ser o luminar mayor de todos os luminares: Luminare maius. He verdade; porèm nisso mesmo se está vendo a differença, que vay de luz a luz, & de Doutores a Doutores. Os Doutores, que luzem como Hyades, são os Doutores de menor supposição; & os que luzem como Sol, são os de supposição mayor, quaes são os quatro Doutores da Igreja. Ea differença, que vay da luz do Sol à luz das Estrellas, vay tambem da luz dos quatro Doutores da Igreja, a todos os outros Doutores. E entre o luzimento dos Doutores da Igreja he que avulta muito o grande luzimento de Agostinho; que se avultara só entre o luzimento dos outros Doutores, isso entao não fora nada. Todos os outros Doutores menores venerao a Agosti-

nho por seu Mestre, & por seu Doutor, Assim o escreve Mathias Hauseur Religioso Franciscano: Omnes Doctores scholastici Augustinum in Magistrum, & Doltorem susceperunt; por issorudo o que escrevem, & o que dizem, em Agostinho se acha. Em Agostinho se acha quasi tudo o que Pedro Lom-Ita Ma- bardo escreveo nos seus quatro livros das Sentenças, por quanto as tres partes dos taes livros são tiradas da doutrina de Agostinho. Em Agostinho se acha tudo o q diz Santo Thomàs; porque a doutrina de Thomàs he a mesma doutrina 36 vades os Santos Doutores da Igreja Catholica; vemater

Math.

Haul.

sedo,

do Patriarcha S. Agostinho. de Agostinho. O mesmo Santo Agostinho occassessa: I Fomas meam doctrinam in omnibus secutus est. E supposto o Subtilissimo Escoto fizesse escola à parte, ainda assim, oitocentas, & quinze vezes allega, & segue as opiniões de Agostinho. Esta conta se fez, & se tirou na Universidade de Salamanca, confórme o que escreve o Padre Mestre Fr. Francis-Ribeir. co da Ribeira no livro que compoz da vida de Santo Agosti- in vita nho. Alem disto, trinta, & seis Concilios géraes, & particu- August. lares, trinta, & quatro Summos Pontifices, cento, & setenta, & quatro Padres da Igreja, & quasi todas as Universidades do mundo te a Agostinho por seu Doutor, & por seu Patrao; & as sentenças de Agossinho são o mais firme fundamento das suas resoluções. Por isso eu dizia, que avultar a grandeza de Agostinho entre estes taes Doutores, nao era o mais, porque era avultar como Mestre entre discipulos. O mais he,

avultar Agostinho excedendo aos Doutores grades da Igre-

ja. O como, isso direy eu agora. Entre os Doutores da Igreja ha hum, que he Magno; ha outro que he Mayor; ha outro que he Maximo. E ha outro, que he mais que Magno, mais que Mayor, & mais que Maximo. O Doutor Magno sabem todos muy bem que he Sam Gregorio. O Doutor Mayor, he Santo Ambrosio. O Doutor Maximo he S. Jeronymo. Eo Doutor mais que Magno, mais que Mayor, & mais que Maximo, quem será? Quem ha de ser? O Senhor Santo Agostinho; porque Santo Agostinho so he o que são os outros Doutores nomeados juntos, & ainda he mais algua cousa. Entre os Escolasticos, & os Mestres das Universidades, he muy sabido o proloquio, que diz: Qui Augustinum, & reliquos Doctores, & amplius habet. Quem tem a Agostinho por si, tem a todos os outros Doutores, & ainda tem muito mais. Agostinho só he o Doutor S. Gregorio, & ainda he mais que S. Gregorio: Et amplius. Agostinho só he o Doutor Santo Ambrosio, & ainda he mais que Santo Ambrosio: Et amplius. Agostinho só he o Douter Sao JeroJeronymo, & ainda he mais que S. Jeronymo: Et amplius. Com que os tres Doutores da Igreja juntos, são menos que Santo Agostinho, & Santo Agostinho só he o mais de todos elles: Qui Augustinum, & reliquos Doctores, & amplius habet. Esta excellencia se acha tambem no Sacramento do Altar, ainda que com mayor ventagem, & superioridade; porque o Sacramento do Altar he todos os mysterios juntos, & he o mais de todos os mysterios. He todos os mysterios juntos, porque de todos he hua cifra, & hum compendio: Memoriam fecit mirabilium suorum: Escam dedit. He o mais

Pfalm. de todos os mysterios, porque de todos, o Sacramento do IIQ. Altar he o mais maravilhoso: Quid hoc Sacramento mirabi-

D. Tho. lius? Affirma-o perguntando o Angelico Doutor Santo Thoopus. 51. màs. Assimtambem Santo Agostinho: He todos os Doutores juntos: Qui Augustinum, & reliquos Doctores; & de todos os Doutores da Igreja Santo Agostinho he o mais: Et amplius; ou porque de todos os outros he o mais maravilholo, á imitação do Sacramento do Altar: Mirabilius; ou porque he o mais superior, á imitação da Aguia a respeito dos

outros animaes da carroça que vio Ezequiel.

Todos os animaes da carroça de Ezequiel tinhao cada hum quatro faces: Quatuor facies uni: a saber, face de Leao, face de Homem, face de Boy, & face de Aguia. A face porèm da Aguia era sobre todas as outras faces: Facies Aquilæ desuper ipsorum quatuor. Se bem advertimos, muito mayor que a face de Aguia he a face do Homem; & muito mayor que a face de Aguia, & de Homem he a face de Leao; muito mayor que a face de Leao, de Homem, & de Aguia, he a face de Boy; logo porque razao nos diz Ezequiel, que a face de Aguia era superior a todas as outras faces: Facies Aquilæ desuper ipsorum quatuor? Porque da Aguia he que tomavao as outras faces, ou os outros animaes as penas para voarem: Pennæeorum extentæ desuper. E como a Aguia era a que dava aos outros animaes para voarem as penas, por isso a Aguia a to-

Ezech.

3.

dos os cutros excedia; por isso a Aguia voava sobre todos: Aquila desuper. Se consultarmos ao Doutissimo A Lapide, hemos de achar, que no primeiro Animal, que he o Homem, está significado S. Gregorio, pela facilidade no expor. No segundo, que he o Leao, está significado Santo Ambrosio, pela fortaleza das suas palavras. No terceiro, que he o Boy, está significado S. Jeronymo, pelo trabalho de explicar a Escritura Sagrada. E no quarto, que he a Aguia, está significado Sãto Agostinho, pelo sublime, & requintado mais de ponto, que os outros todos: Alij censent (dizo A Lapide) quatuor esse Doctores Ecclesia: scilicet, Hominemfacilem esse Gregorium: Leonem fortem Ambrosium: Bovem laboriosum Hieronymum: Aquilam sublimem Augustinum. Agostinho foy o que deo azas aos outros Doutores para remontarem os voos dos seus escritos; ou o que lhes deo azas para entrarem pelos mysterios mais occultos, & escodidos; por isso dos Doutores da Igreja a Aguia mais sublime: Sublimem Aquilam, ou por isso Doutor sobre todos os Doutores: Desuper ipsorum. Duas cousas dizem da Aguia Plinio, & Mayolo bem notaveis. A primeira, que defronte, ou junto á Aguia não ha Ave, que possa cantar, ou abrir a boca, por mais palreira que seja; sendo o seu silencio, ou protestação da sua obediencia, ou reverencia a quem reconhecem por Rainha. A segunda, que tem tal efficacia as pennas, & as plumas da Aguia, que postas junto ás pennas das outras aves, as consomem, & aniquilao atè lhes tirarem o ser de pennas. E sendo Agostinho Aguia, & os outros Doutores Aves, por isso todos emmudecem à vista de Agostinho; por isso a penna de Agostinho absorbe a todas as outras pennas, & todas as outras pennas reconhecem excesso, & superioridade na penna de Agostinho: Desuper ipsorum.

Não se contentou o Profeta Ezequiel em fallar na superioridade desta Aguia, senao, que passou a declarar em outro Capitulo a sua muita grandeza, descrevendo-a desta sor-

Ezech. te: Aquila grandis, magnarum alarum, longo membrorum ductu, plena plumis, & varietate venit ad Libanum, tulit medullam Cedri. Que por esta Aguia aqui se entenda o grande Doutor Santo Agostinho, he sentir de meu Padre S. Ru-

Rupert. perto: Velut grandis Aquila volavit magnus Doctor Auibi. gustinus. Foy Santo Agostinho Aguia grande, porque atè
aqui ainda senao tem visto Aguia mayor: Aquila grandis. Foi
Aguia de azas muito estendidas: Magnarum alarum; porque com ellas alcançou Santo Agostinho o que ninguem tinha alcançado. Foy Aguia de corpo agigantado: Longo
membrorum ductu; porque como Gigante da sabedoria nao
ouve cousa, sobre que nao discorresse, assim das que estao do
Ceo para cima, como das que sicao do Ceo para baixo, indo
sempre subindo de ponto, atè chegar ao summo das Pessoas
Divinas: Exaltavit ut gigas ad currendam viam: à summo

Plal. 18. Calo egressio ejus, & occursus ejus usque ad summum ejus.
Foy Aguia chea de plumas, & de pennas: Plena plumis, pelas muitas que aparou para escrever a multida de livros, & de volumes, que nos deixou; pois pelas contas de Jacobo de Voragine passa de mil, & trinta os de que ha noticia, fóra os que por successos varios se perdera o. Donde vem o assimar meu Padre S. Ruperto, ninguem se pode com verdade gabar, que leo todas as obras de Agostinho: Mentitur quite

de An- totum legisse fatetur.

guft.

Foy Aguia de cores muito varias: Plena varietate, pela variedade de materias que escreveo; & pela variedade de
Hereges, & Sectarios, que convenceo, & resutou. Agostinho
foy o que convenceo, & extinguio em Africa aos Manicheos; o que convenceo, & desterrou aos Donatistas; o que
convenceo, & aniquilou aos Pelagianos; o que convenceo, &
confundio ao Heresiarcha Fortunato. Finalmente na
ouve seita algua naquelle tempo, a que sena
o oppuzesse Agostinho, sendo todas triunso da sua grande sabedoria. Foi Aguia
que veyo ao Libano: Venit ad Libanum; que quer dizer,
pure-

pureza, & candor: Libanus candidus. Porque nas questões mais intrincadas, & nas disputas mais difficultosas sempre Leguio o mais puro, & o mais candido da nossa Santa Fé; por isso com razao lhe chamao o Illuminator tidei orthodoxæ. Foy Aguia finalmente, que parece só soube tirar bem a medulla do Cedro: Tulit medullam Cedri. Porque como no Ce- Eccles. dro esteja significado o alto, & o sobido dos mysterios divi-24. nos: Quasi Cedrus exaltata; quando os outros não passavão da superficie, quando os outros andavão pelas ramas, entrou Santo Agostinho pela medulla dos mayores mysterios, entendendo o que os outros ignoravão. Os mayores mysterios de nossa Fé, são os mysterios do Santissimo Sacramento, & da Santissima Trindade; & ninguem como Agostinho soube

penetrar estes mysterios.

Quanto ao mysterio do Sacramento do Altar, de tal sorte o soube penetrar Santo Agostinho, que chega a confessar a Igreja em hum Hymno da sua festa, fizera Santo Agostinho outro pao, & outra bebida à imitação da bebida, & do pao do Sacramento. Porque se o pao do Sacramento he o pao de toda a doçura, & suavidade: Substantia tua dulce dinem tua: Jerem. muita doşura tambem nos dà o pao que Agostinho fez das 16. palavras de Christo: Tu de verbis Salvatoris dulcem panem Ex confices. Se o vinho do Sacramento he vinho, & potagem, Hymn. que dá a vida eterna: Vivet in æternum: eterna vida nos dà festivit. a bebida tambem, que Agostinho formou do nectar dos Salmos, & da Sagrada Escritura: Et propinas potum Vitæ de Psalmorum ne Etare. Christo Senhor nosso do seu corpo, & do seu sangue sezo pao, & o vinho do Sacramento: Caro mea, sanguis meus: Comedite panem, bibite vinum: & Santo Ago-Minho fez das palavras de Christo Salvador nosso, & das Escrituras divinas pao, & vinho para mayor abono do pao, & vinho do Sacramento: Tu de verbis Salvatoris dulcem panem conficis, & propinas potum vitæ de Psalmorum nectare. Porque não querendo os hereges do seu tempo crer neste sobera-B iii ATTA

Da

berano mysterio, Agostinho aproveitandose das mesmas parlavras de Inristo sho propunha por tal modo, & por tal estylo, que shes dava a gostar a doçura daquelle soberano pao: Dulcem panem conficio, & shes propinava a vida daquelle vinho soberano, & propinas potum vita; de tal maneira, que para os Hereges tomarem o gosto ao pão, & ao vinho do Sacramento, era necessario gostarem primeiro do pao, & do vinho, que a Aguia de Agostinho tinha preparado; por isso Aguia, que soube tirar melhor que ninguem a medula do Cedro do Sacramento do Altar: Aquila grandis: Tulit medula

lam Cedri.

Quanto ao mysterio da Trindade he materia sem duvida, que deste soberano mysterio ninguem escreveo, nem tao docemente, nem tao sutilmente, nem tao claramente como Santo Agostinho. Oução a Segisberto assinando a causa de se não corromper de Agostinho o coração: Non debuit corrumpi cor, quod tam dulciter, subtiliter, actam alte sensit de Santissima Trinitate. E como escreveo melhor que todos do mysterio da Trindade, por isso ficou sendo entre os Doutores da Igreja, o que he Isaias entre os Prosetas, & o que he S. João entre os Evangelistas. Entre os Prosetas he Isaias o primeiro, porque trata do mysterio da Trindade, declarando sa tres Pessoas distinctas, não sendo mais, que hum so Deos verdadeiro. Santus, Santus, Santus. Eis ahi as tres

do sao tres Pessoas distinctas, não sendo mais, que hum so Deos verdadeiro. Sanctus, Sanctus, Sanctus. Eis ahi as tres Pessoas distinctas. Dominus Deus exercituum. Eis ahi hum so Deos verdadeiro. Foi Isaias o Profeta da Trindade, por Profeta da Trindade, se por Profeta da Trindade, ficou sendo o primeiro dos Profetas. Entre os Evangelistas he S. João a Aguia mais remontada: Joannes Aquila, porque tratou da geração do Verbo Eterno com distinção das Pessoas em hua mesma essencia, & natureza, como se colhe das palavras: In principio erat Verbum, de Verbum erat apud Deum. de Deus erat Verbum. Foy S.

Joan. I. & Verbum erat apud Deum, & Deus erat Verbum. Foy S.
João o Evangelista da Trindade, & por Evangelista da Trindade o mais superior aos outros Evangelistas: Aquila desu-

.

per. Logo sendo Santo Agostinho o que mais alcançou deste soberano mysterio; sendo o que melhor explicou as duvidas de seus inexplicaveis segredos; sendo hum homem a quem Deos creou para Doutor especial da Santissima Trindade; que ha de ser? Ha de ser o mesmo que S. João foy, & mais do

que chegou a ser S. João.

Sam Joac chegou a ser Aguia muy remontada: Similis Aquilæ volanti. Não se diz porêm de S. João por Evangelista da Trindade, o que se diz de Agostinho por ser da Trindade o seu Doutor. Haverá por ventura quem diga foy sam João imagem da Trindade por melhor titulo que nenhum dos outros homes? Ninguem. Pois isso que ninguem diz de S. Joao, diz Ambrosio Corano de Agostinho: Augustimus imago Trinitatis potiori jure, quam caterimortales. Todos Ambr. os homes sao imagem da Trindade pelo direito das tres potencias d'alma, que com ella lhes forao infundidas, & inipiradas: Inspiravit in faciem ejus spiraculum vitæ, & factus est homo in animam viventem. Mas Agostinho foy imagem da Trindade por especial direyto a nenhum outro concedido: Potiorijure, quam cæterimortales: a saber, pelo direito da grande noticia, & intelligencia que teve daquelle soberano mysterio. Muyto he ser Santo Agostinho o Doutor da Santissima Trindade; escolhelo porèm a Santissima Trindade para imagem sua por razao da muita noticia, & da muita intelligencia, que a Agostinho tinha Deos communicado, isso ainda he muito mais, pois quando nada, dassenos a entender, teve Agostinho por privilegio, o que tem o Verbo Divino por essencia. O Verbo Divino essencialmente he imagem do Pay, porque o Pay na processão do Verbo lhe communica toda a intelligencia, & saber que tem as demais Pessoas Divinas. Logo communicando o Pay a Agostinho a intelligencia da Trindade, & fazendo-o sua imagem no saber, & na sciencia: Augustinus imago Trinitatis; parece, que de algua maneira (no modo que pode ser) communicou o Padre Eterno a Agof-

Sermao

a Agostinho os privilegios do Verbo, & que o Verbo, & Agostinho no saber, & na sciencia, sao os privilegiados em serem Paul ad images da Trindade: Imago Dei invisibilis, diz S. Paulo do

Collos. Verbo: Imago Trinitatis, diz Corano de Agostinho.

E quando não queiramos fazer equiparação entre A-I. gostinho, & o Verbo, por ser o Verbo hua Pessoa Divina, & Agostinho hua pessoa humana; bem podemos affirmar, que a ninguem communicou o Padre Eterno tanta intelligencia do mysterio da Trindade como a Agostinho, excepto o Verbo Divino seu Filho. Estremadamente São Ruperto: Deus Pater Beatum Augustinum ad imaginem Trinitatis crea-

rolp. in vita Aug.

tum adeo sublimavit, alta (scilicet) intelligentia, ut nullus, excepto Filio ejus, sibi fuerit similis inventus. Muito sublimou o Padre Eterno a S. Pedro, quando lhe deo a intelligencia do mysterio da Encarnação: Tu es Christus Filius Dei vivi; porque o fez parecer, nao homem de carne, & sangue: Caro, & sanguis non revelavit tibi; senao homem ja beatisicado: Beatus es Simon Bar Jona. Quando porèm deo ao nosso Santo Agostinho a intelligencia do mysterio da Trindade, sublimou-o muito mais que a S. Pedro, porque nem S. Pedro, nem outro algum foy semelhante a Agostinho no

Matth. 16.

> lus sibifuerit similis in ventus, alta, silicet, intelligentia. Excepto o Verbo Divino por ser Filho do Padre Eterno, ninguem soube o que chegou a saber Santo Agostinho do mysterio da Trindade: Nullus, excepto Filio ejus.

> alcançar os mysterios de todas as tres Pessoas divinas: Nul-

gust.

Mas como não havia de ser assim, se chega a affirmar S. Paulin. Paulino, assistia o Espirito Santo à intelligencia de Agostide Au- nho, como in divinis o Pay affiste á intelligencia do Filho: Afsistit Spiritus Sanctus Augustino, sicut Pater Filio? O Padre Eterno assiste ao Verbo seu Filho, porque he a segunda Pessoa da Trindade: & não sendo pessoa da Trindade Agostinho, como lhe pode assistir o Espirito Santo da sorte que ao Filho assiste o Padre Eterno? Direy o que me parece na tor-

ça do seut de Paulino. Agostinho certamente não he pessoa da Trindade, mas he pessoa, a quem a mesma Santissima Trindade escolheo para acreditar o mysterio das Pessoas Divinas, & por isso Pay lhe assiste como Pay, por isso o Filho lhe assiste como Filho, por isso o Espirito Santo lhe assiste como Espirito Santo: Assistit Spiritus Sanctus Augustino sicut Pater Filio. Estas palavras de Paulino ainda parecem dizem mais do que eu atè aqui tenho dito. Dizem assistia o Espirito S. a Agostinho, como se fora Agostinho seu Filho: Assistit sicut Pater Filio. O Pay in divinis tem só por seu Filho ao Psal. 2. Verbo: Filius meus es tu, ego hodie genuite. O Pay, & o Filho tem só por seu espirado o Espirito Santo; mas in creatis teve o Espirito Sato hu filho, a quem sez particulares assistencias, & este foy Agostinho S. Assistit Spiritus Sanctus Augustino, sicut Pater Filio. E como quando o Espirito Santo assistia a Agostinho, assistiao tambem ás outras Divinas Pessoas, de quem Agostinho era tambem imagem: Adimaginis Trinitatis creatum; seguese que todas as tres Divinas Pessoastinhao por seu Filho a Agostinho: por isso communicárao a Agostinho a intelligencia, que em ninguem se acha (excepto no mesmo Filho de Deos): Alta intelligentia sublimavit Augustinum, ut nullus (excepto Filio) sebi fuerit similis inventus.

Esta tal intelligencia o sez ser o Doutor da Trindade, & por Doutor da Trindade, Doutor sobre todos os Doutores, ou Doutor sem semelhante: Nullus similis inventus. Agora venho a entender o porque Santo Thomàs chama ao Sacramento do Altar a mayor das maravilhas, & o maximo de to- D. Tho. dos os milagres, que Christo fez em quanto esteve em nossa companhia: Miraculorum abipsofactorum maximum. Porque he milagre, que o nao fez Christo sem dar primeiro a conhecer clara, & distinctamente as Pessoas da Trindade, como se colhe das palavras: Sicut misit me vivens Pater, & ego vivo propter Patrem, of qui manducat me, ipse vivet propter

me.

Sermao

13 me. E assim como o divinissimo Sacramento do Altar, por ser a maravilha, & o milagre, que dá a conhecer as Pessoas da Trindade, he o mayor dos milagres: Miraculorum maximum: assin Santo Agostinho, por ser da Trin lade o seu Doutor: Al imaginem Trinitatis alta intelligentia sublimatus, nao pode deixar de ser dos Doutores o mayor, & Doutor sem temelhante: Nullus similis in ventus. Foy Santo Agostinh) Doutor, a quem Deos revelou os mais profundos segredos da su i divina sabedoria: assi no canta a Igreja em huma oração deste dia: Deus, qui abditissina sapientiæ tuæ arcana Beato Augustino revelasti. Foy Doutor comhum entendimento quasi divinizado: assim o escreve Santo Thomás de Villa-Nova: Vir intellectu prope divinus. Foy Doutor com

Thom. lume participado do mesmo lume de Deos: assim o declara deVilla S. Prospero: Lumen accensum de vero lumine. Por isso o nosnov. so Expositor the chama tambem Doutor grande entre os Serm. mayores Doutores da Igreja: Magnus vocabitur; idest, de S.

August. Magnus Doctor.

44.

Sobre ser Santo Agostinho grande Doutor, diz o A Lapide que tambem he grande Padre: Magnus Doctor, Magnus Pater. Grande Padre, & grande Pay chama o Ecclesiastico ao Patriarcha Abrahao, pela multidao de gentes, de Nações, & de Familias, que delle descenderao, & sahirao: Abraham Magnus Pater multitudinis gentium. Abrahao teve dous filhos, hū chamado Ismael, outro chamado Isaac, & por estes dous filhos foy tao grande, & cresceo tanto na sua descendencia, que o mesmo Ecclesiastico o compara ao cumulo da terra: Crescere illum fecit quasi cumulum terra. Exaltouse de maneira nos filhos, que delle procederao, que chegou a competir co as Estrellas do Ceo: Et ut Stellas exaltare semen ejus. Dilatouse desorte na sua Familia, que chegou a ter por herança, & por herdade tudo o que no mundo ha de mar a mar: Et hæredit are illos à mari usque ad mare. Augmentouse de maneira, que parece era pouca a terra com to-

dos

dos os seus rios, & com todos os seus termos para tanta descendencia: Et à flumine usque ad terminos terræ. Esta grandeza, que Abrahao teve por dous filhos, teve Santo Agostinho por duas filhas, a saber, pela sagrada Religiao dos Eremitas Agostinhos, & pela sagrada Religia o dos Conegos Regrantes, porq por estas duas tao santas Religiões, he q Agostinho reve o glorioso, o exaltado, & o engrandecido de Abrahao. O mesmo Agostinho parece assim o declarou quando

diste: Ego velut de Abraham in vobis, & Clericis.

Por estas duas tao conhecidas Religiões cresceo tanto Agostinho nas Familias, & na geração espiritual, como cresceo Abrahao por Ismael, & por Isaac. Dilatouse tanto, que só em Africa se fundárão mais de quatro centos Mosteyros, ainda em sua vida. Edahi se forao estendendo pelos Reynos, & Provincias de todo o mundo, com tal augmento, que não he possivel numeralos. Destas duas sagradas Religiões he que tem sahido Santos sem numero, Estrellas sem conto, Astros sem termo, que tanto tem illustrado o Ceo da Igreja Catholica Militante, & Triunfante. Estas duas Religiões são as Filhas, a quem Agostinho ama com aquelle excesso, com que Abrahao amava ao seu filho Ismael, & amava ao seu filho Isaac, porque em Isaac, & Ismael estavão figuradas estas duas Religiões, segundo o meu parecer, assim como em Abrahao estava figurado Agostinho, segundo o parecerdo mesmo Santo: Ego velut Abraham.

Ismael foy hua figura da Religiao dos sagrados Eremitas Agostinianos, porque assim como Ismael nos ermos, & na solidao dos desertos he que principiou a sua vida, & deo Genes. principio à sua habitação: Qui crevit, & moratus est in so-21. litudine: assim tambem a Religia o dos Eremitas de Agostinho, nos desertos, nos ermos, nas solidoes he q começou o seu primeiro modo de vida. Isaac foy hua figura dos Conegos Regrantes. Porque assim como Isaac foy hum homem dotado de muitos bes, de muitas possesses, & riquezas: Locupleta-

Cij

tus

10

tus est homo: ibat proficiens, at que succrescens: habuit quoque possessiones. Assim tambem a Religia o dos Conegos Regrantes he dotada de muitas riquezas, de muitas fazendas, & herdades. Isaac, porquesignificava a Religiosa Familia dos Conegos Regrantes, ficou com todas as riquezas, & herdades da casa de seu Pay: Dabo posteris tuis universas Regiones has. Ismael, porque significava a Religiosa Familia dos Eremitas de Agostinho, sicou ás costas com os jejuns de pao, & agoa, & outras asperas penitencias, que elle, & sua May experimentarao no deserto: Tollens panem, & utrem aquæ imposuit scapulæ ejus. Por isso a Religiao dos Conegos Regrantes he Religiao de muitas abundancias. Por isso a Religiao dos sagrados Eremitas he Religiao, onde quando muito nao falta o necessario. Assim como Isaac, & Ismael differiao, & se differençavão no modo de vestir; assim tambem estas duas sagradas Religiões. Isaac vestia ao cortesaô, Ismael vestia ao montanhez. Isaac vestia ao cortesao, porque sempre viveo na Corte; Ismael vestia ao montanhez, porque sempre viveo nos montes. Hum vestia de hum modo, outro vestia de outro, para que de todos fosse conhecida a sua disferença.

to

d

f

p

t

Esta disferença se acha tambem nestas duas sagradas Religiões, que sendo ambas silhas do mesmo Pay, assim como Isaac, & Ismael silhos do mesmo Abrahaõ, cada hua tem seu diverso modo de vestir, pelo qual he conhecida. A sagrada Familia dos Conegos Regrantes conhecese pela diviza da Sobrepeliz, & do Barrete; & a sagrada Familia dos Eremitas conhecese pela diviza da Correa. A Sobrepeliz, & a Correa ambas foraõ dadivas de Agostinho a estas duas sagradas Religiões; mas com esta advertencia, que a Sobrepeliz deo-a Agostinho aos seus Conegos Regrantes, como prenda de Saõ Pedro Vigario da Igreja; & a Correa deo-a Agostinho aos seus Eremitas, como prenda de sua May Santa Monica. Santa Monica soy a primeira, que se cingio com a Correa dada

21

12

do Patriarcha S. Agostinho.

por mãos de Maria Santissima, se he que devemos dar credito ao que escreve algus Historiadores Augustinianos; depois deo esta Correa a Agostinho seu filho, & Agostinho sezentrega desta Correa aos seus Religiosos Eremitas, para que fosse a sua diviza. E dar Santo Agostinho aos seus Eremitas por diviza a prenda da Correa, que sua May lhe havia dado, sem duvida, que foy, ou querelos antepor a todos os outros Religiosos seus Filhos, ou que sossem conhecidos pelos Re-

ligiosos dos excessos, & das ventages.

Sacramento de excessos, & de ventages he o Sacramento da sagrada Eucharistia, por ser o mais maravilhoso dos Sacramentos: Quid hoc Sacramento mirabilius? & o mais milagroso de todos os milagres: Miraculorum maximum. He Sacramento, a quem Christo antepoz a todos os mais, porque todos os mais aqui he que esta o postos em memoria: Memo Psalm. riam fecit mirabilium suorum: Escam dedit timentibus se. E que razão haverà para que o Sacramento do Altar se anteponha aos mais, & a todos sobrepuje com excessos, & ventages? Nenhua outra mais, que dar Christo no Sacramento do Altara melhor prenda, que sua May Santissima lhe havia dado. A melhor prenda, que Christo recebeo de sua Santissima May, foy a sua carne, & o seu sangue: De carne Mariæ carnem accepit, & ipsum nobis ad manducandum dedit. E como Aug.in no Sacramento do Altar he que depositou este sangue, & esta psal.98. carne: Hoc est corpus meum: Hic est Calix sanguinis mei; por isso ficou o Sacramento do Altar o Sacramento dos excessos, & o Sacramento das ventages: Quid hoc Sacramento mirabilius? Miraculorum maximum. Logo dando Santo Agostinho aos seus Eremitas a prenda da Correa, que sua May Santa Monica lhe havia dado, para que por essa Correa se divizassem dos mais Religiosos seus filhos, foy sem duvida querer, que a todos os mais se aventajassem, & que a todos os outros excedessem.

Ainda na carne, & sangue, que Christo dá no Sacra-

mento ha hua circunstancia, que faz muito ao nosso caso, & confirma muito o nosso intento. E vem a ser, que a esta humanidade, que Christo recebeo de sua May Santissima, & a dà no Sacramento, chamou o Baptista correa, que como indigno não se atrevia a desatala. Que por esta correa, de quem o Baptista diz, Cujus ego non sum dignus ut solvam

Joan. 1. ejus corrigiam, se entenda a humanidade de Christo, o está dando a entender o grande A Lapide, explicando o Texto desta sorte: Mystice not at humanitatem, cui ut serviat Bap-

A Lap. in Joan.

tista, se indignum prositetur. E porque esta correa da humanidade, que a Senhora deo a Christo seu Filho, Christo a dá no Sacramento, daqui nascem as ventages, & excessos, que no Sacramento se divizão: Maximum: Mirabilius. E sendo assim, razao temos nos tambem para assirmar, que dando Agostinho aos seus Eremitas por prenda, & por diviza a Correa, que sua May lhe tinha dado no principio da sua conversão, & agora nestes annos dandolhes tambem o seu corpo, que appareceo em Pavia da banda da nave da Igreja em que os Eremitas residem, que são sem duvida os Eremitas, o Maximo, & o Maravilhoso de todos os Filhos de Agostinho:

Maximum: Mirabilius.

Muito exaltou Agostinho, & engrandeceo aos Eremitas, dandolhes por diviza a sua Correa, & os Eremitas por terem por diviza a Correa de Agostinho, não ha parte do mundo, por mais longe, & remontada, que esteja; não ha nações, ainda as que habitão nos ultimos fins da terra, por onde não exaltem, & engrandeção a seu Pay em letras, em virtudes, & santidade. Tudo isto parece nos quiz dizer o Profeta Isaias quando disse: Elevabit signum in nationibus, & procul; & sibilabit ad eum de finibus terræ. E se perguntarmos ao mesmo Profeta, quem he o que fazia esta elevação; responde, que hua familia, ou hua cassa de homes, que nunca tirão o cinto da cinta, nem se lhes rompe o couro da correa, com que chão atados, & cingidos: Neque solvetur cingulum re-

711

re

So le

çõ

m

de

CC

ne

TC

vi

D

ca

fo

de

to

m

CO

ca

qu

m

num ejus, nec rumpet ur corrigia. E homes arados com correas de couro; homes conhecidos por homes de correa: Nec solvetur scingulum, necrumpetur corrigia; esses forão os que levantárão a bandeira, ou derão sinal de si por todas as nações do mundo, ainda pelas mais remontadas, & desconhecidas: Elevabit signum in nationibus, & procul: tudo para mayor credito, & para mayor exaltação de seu Pay Santo

Agostinho. Como porem ha duas castas de Eremitas da Correa, hus Calçados, outros Descalços; de quaes destes se poderá entender este lugar de Isaias? Entendese daquelles, que atão os pes com huas Correas; & isto não o fazem senão os Descalços, que trazem nos pès húas alpercatas apertadas com Correas: Nec rumpitur corrigia calceamenti. Entendese daquelles, que tem os pes mais soltos, & mais desembaraçados para andarem, & caminharem: Ecce festinus, & velociter veniet; & estes são os que tem os pes descalços. E os Eremitas Descalços, parece, são os que elevão muito o sinal, & a diviza de Agostinho, qual he o seu cinto, & a sua Correa: Elevabit signum: Non solvetur cingulum, nec rumpetur corrigia. A Correa de Agostinho nos seus Religiosos Calçados, não faz duvida, que he muy venerada, & respeitada; mas a Correa nos Descalços, parece está inculcando a todos mayor veneração, & mayor respeito: Elevabit. (Permitaseme este pouco encarecimento, ja que prego de Agostinho na casa dos seus Descalços, que tudo he para mayor louvor da Correa.) Notavel toy a veneração, & o respeito, que o Baptissa teve à correa de Christo, pois confessou publicamente não era digno de tocala: Nonsum dignus, ut solvam ejus corrigiam. Mas co- Joan. t. mo vos parece considerou o Baptista esta correa? Como correa de Christo calçado, ou como correa de Christo descalço? Certamente como correa de Christo descalço, porque Christo nunca trouxe nos pes sapatos, senão quando muito huas alpercatas, ou alpergatas: & a Correa nos Def-

calços

SiV

calços causa tal veneração, que todos se julgão por indignos de tocala: Non sum dignus ut solvam corrigiam. Christo não era Religiosoda Correa, mas ja desde então parece quiz mostrar o quanto a Correa havia aereditar a esta sagrada Religião, & o quanto esta sagrada Religião havia acreditar, & engrandecer a Agostinho seu Pay pela Correa. Agostinho acreditando-a a ella de grande Filha, & ella acreditando a A-

Tao grande Pay, & tão grande Padre he o glorioso Sã-

to Agostinho, que a nenhum dos outros Santos, & Padres

gostinho de grande Pay: Magnus Pater.

Mart. de August.

deve a Igreja mayores merecimentos do que os que Agostinho grangeou para a mesma Igreja Catholica. He encarecimento não menos que do Papa Martinho V. Nulli Sanctorum debemus maiora merita, quam Augustino. E se querem saber o porque, oução ao mesmo Papa: Quidquid enim simul omnes Apostoli atque alij Apostolorum sectatores rigarunt, hic coronavit. Porque tudo quanto fizerao os Apostolos, &c os seus imitadores; tudo quanto plantarão, & regarao com seu sangue, Agostinho foy o que lhe poz a Coroa. Coroou Santo Agostinho com os seus merecimentos, os merecimentos de todos os outros Santos juntos: Quidquid omnes simul rigarunt, hic coronavit; por isso os seus merecimentos são os mayores de todos: Nulli Sanctorum maiora merita debemus, quam Augustino. He Agostinho grande Padre, porque os mayores Padres da Igreja em tudo seguem a Agossinho: assim o testemunhão os Padres do Concilio Florencino: Concil. Sequimur per omnia Augustinum. He Agostinho grande Padre, porque he o Pay dos lumes, & das luzes: assim lhe chama a Igreja fallando de Agostinho: Pater luminum. Hefinalmente Agostinho grande Padre, porque assim lho chamou o mesmo Christo: Magne Pater Augustine. Mas quando vos parece chamaria Christo grande Padre a Agostinho? Quando lhe encomendou a sua Igreja: Magne Pater Augustine, commendo tibi Ecclesiam meam.

Via

Flor.

Via Christo as muitas, & varias ruinas, que ameaçavão a sua Igreja pela variedade das seitas, & heresias, que se hião introduzindo no mundo, encemendou-a, & pola nas mãos de Agostinho: Commendo tibi Ecclesiam meam. Eo mesmo foy encomendar a Agostinho a sua Igreja, que sicar Agostinho com o titulo de grande. Tanto que Christo encomendou a sua Igreja ao seu primeiro Vigario, logo she chameu Matthi Pedro, que atè alli lhe não havia chamado: Tu es Petrus, super hanc Petram ædificabo Ecclesiam meam. Atè alli chamavalhe, ou Simão filho de João: Simon Joannis, ou Simão filho de Bar-Jona: Simon Bar Jona. Mas Pedro não lhe chamou, senão quando lhe entregou, & encomendou a sua Igreja. Pois que menos tem o nome de Simão, que o nome de Pedro, ou que mais tem o nome de Pedro, que o nome de Simao? Tem, que o nome de Simão traz comfigo o titulo de humilde, & de obediente: Simon obediens; & o nome de Pedro traz comsigo o titulo de Principe: Petrus Princeps Apostolorum. E a hum homem a quem Christo entrega a sua Igreja, não lhe convem titulo humilde, senão hum titulo muito grande, como o que traz comfigo o nome de Pedro. A S. Pedro, & a Agostinho entregou Christo a sua Igreja para ambos a sustentarem, para ambos a defenderem: Commendo tibi Ecclesiam meam. Por isso S. Pedro ficou sendo grande Principe: Petrus Princeps; & Agostinho ficou sendo grande Padre: Magne Pater Augustine.

Com ser Agostinho Padre tão grande, todas as vezes que commungava, & recebia ao Senhor sacramentado, ainda parece que crescia muito mais; porque todas as vezes que chegava á sagrada mesa da Communhão, lhe dizia Christo estas palavras: Cresce, & manducabis me. Cresce Agostinho, & commungame, ou commungame para cresceres muito mais. Com esta advertencia, quando me comungares, tu não me has de mudar a mim em ti, senão tu has de te mudar a ti em mim: Ne tu me mutabis in te, sed tu mutaberis in me. Porque D

13

nesta mudança he que está todo o teu crescimento; & assim da sagrada Comunhão sahia Agostinho tão crescido, & augmetado, que sahia transformado no mesmo Christo: Tumutaberis in me; & como Christo no Sacramento he o Pay a que pedimos o nosso pão quotidiano: Pater noster panem nostru quotidianum da nobis; transformado Agostinho em Christo por meyo do Sacramento, ainda vinha a ser Pay mais crescido do que era, porque sendo Pay como Agostinho, commungando passava a ser Pay com semelhanças de Christo. Por isso razão diz o nosso Expositor, que Agostinho he Pay, & Padre muito grande: Magnus vocabitur; idest, Magnus Pater.

Este sois, Glorioso Santo, ou não sois este, que ate aqui tenho dito, porque ainda sois muito mais. Eu dise ate aqui, que ereis grande Doutor: Magnus Doctor; & não soube o que disse; porque vos sobre Doutor, & sobre grande, ainda sois muito mais: Et amplius. Eu disse que ereis grande Padre: Magnus Pater; & enganeime; porque vos tobre grande, & sobre Padre, ainda sois muito mais: Et amplius. Sois mais qgrande, & mais que Padre: Et amplius. O q me faltou dizer foy, que ereis grande Serafim. Porque se o officio dos Serafins he o estarem declarando o mysterio da Satissima Trindade: Seraphim clamabant: Sanctus, Sanctus, Sanctus; como os vio o Profeta Isaias: ninguem melhor que vos se pode chamar o Serafim da Trindade. Como Serafim da Trindade sois obrigado a voar para onde estão as Pessoas Divinas, & depois voar tambem para onde estão os Isaias enfermos: Volavit ad me unus de Seraphim. Nesta nossa Bahia não falta6 enfermidades, & doenças; falta so agora que experimente a Bahia os vosos, para que conheça as suas melhoras, como lá conheceo Isaias nos voos do Serafim: Auferetur iniquitas tua, & peccatum tuum mundabitur. Falta so que com os voos dos vosos merecimentos alcanceis para todos os vosos devotos a saude do corpo, & a saude da alma, & q todos vamos ver a vossa grandeza lá nessa Bemaventurança: Adqua nos perducat Dominus Omnipotens. Amen.

### SEGUNDO SERMANA SERMANA

DO GRANDE PRINCIPE

# AGOSTINHO,

& tao Principe como o Sol,

PREGADO

No Hospicio dos Eremitas Descalços da Bahia

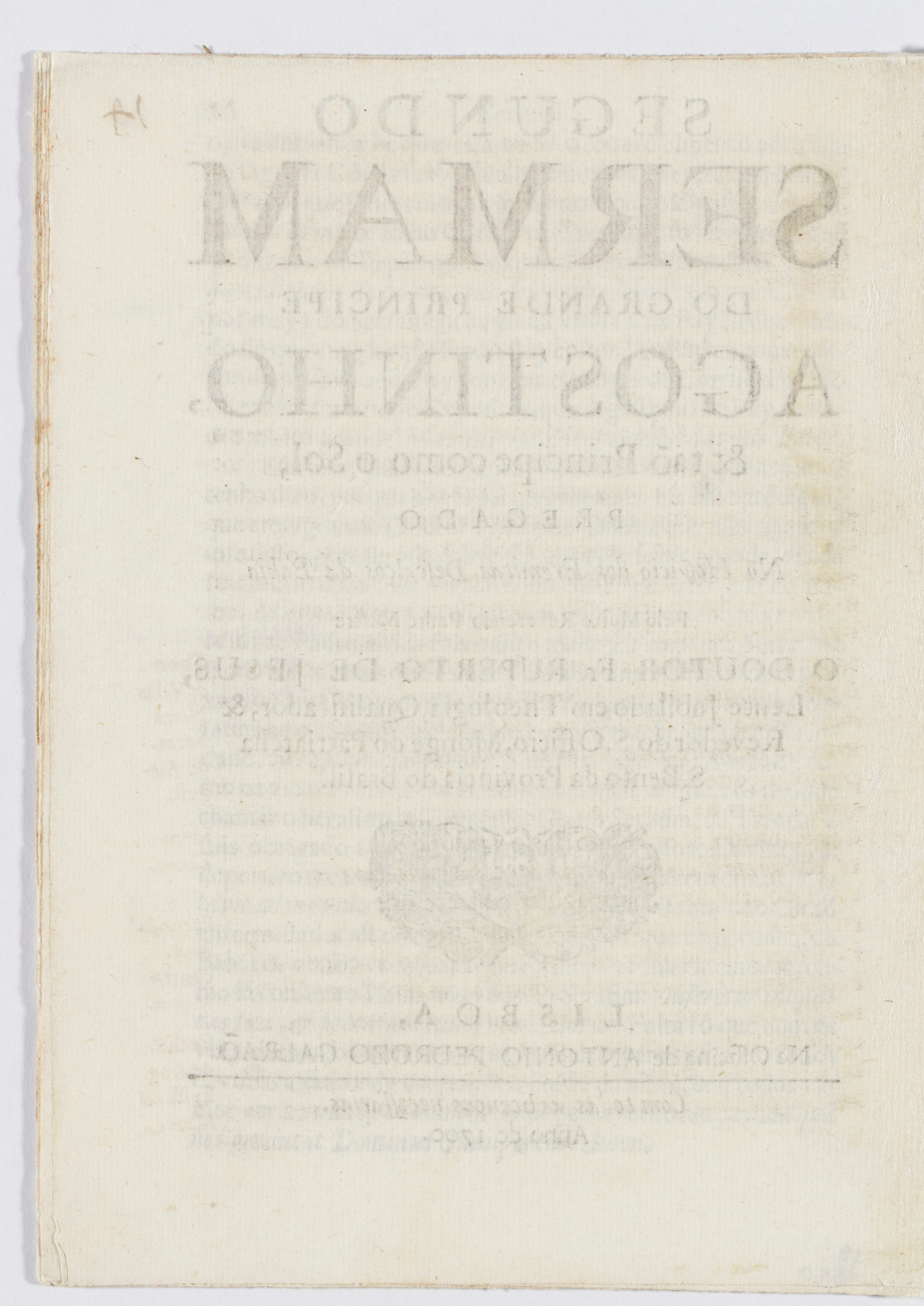
Pelo Muito Reverendo Padre Mestre

O DOUTOR Fr. RUPERTO DE JESUS, Lente Jubilado em Theologia, Qualificador, & Revedor do S. Officio, Monge do Patriarcha S. Bento da Provincia do Brasil.



LISBOA, Na Officina de ANTONIO PEDROZO GALRAO.

Com todas as licenças necessarias. Anno de 1700.





### Magnus vocabitur. Matth. 5.

OM este mesmo thema torno segunda veza este lugar. (Muy Alto, & poderoso Senhor Sacramentado) Com este mesmo thema torno segunda veza este lugar a sers Panegyrista do sempre grande, & do sempre Augusto Agostinho. Aqui venho outra veza elogiar

as virtudes daquelle monstro da natureza, que transcendeo os termos, & a capacidade da intelligencia humana, & se chegou muito ao lume da sciencia divina. Dilo não menos que Thom. Santo Thomás de Villa-Nova seu filho: Monstrum quod-de Villa Nova dam natur & fuit Augustinus, qui human & intelligenti & ter- Serm. minos, irradiante Deo, visus est transcendisse. Daquelle, que de Aupor mais, que delle se diga, nunca se pode encarecer bem o gust. que he, nem ha louvor seu, por mayor que seja, que não sique acanhado, & diminuto. Dilo o meimo Villa-Nova: Que Idem te memorem Patrem Augustinum? Omnis laus inferior te est. Daquelle com cujo magisterio parece que de novo insti-Facundtuhio Deos a sua Igreja, & a deixou firme, & estabelecida para sempre. Dilo não menos que o Beato Facundo Bilpo contra Hermianense no livro nono contra Mociano: Ecclesia Deus Mocia. magisterio Augustini instituit, at que sirmavit. Daquelle, que sendo homem cà da terra, não parecia senão homem là Possid. do Ceo. Dilo não menos que S. Possidio, ou Possidonio: Ho-de Aug. mo calestis Augustinus. Eporque então da outra vez para Maced. D iij lou-

15 720

louvar a Agostinho me vali da exposição do Sapientissimo ALapide, & não cheguey a dizertudo o que elle dizia, por não fazer o Panegyrico muy extenso, nem ser o Sermão muy dilatado, hoje pertendo discursar o que então não discursey, & proseguir atè o sim com o que dizo Expositor, ainda que seja com algum risco de perderme. Pouco importa porêm, que me perca pregando de Agostinho, se Agostinho tambem se perdeo húa vez, com ser o Prégador, que era.

Prègando Santo Agostinho em hum dia de muito concurso, & de muita celebridade, no meyo do Sermão esqueceolhe o sio, que levava, & pegou em outra cousa. Que he tal este lugar, que atè os Agostinhos nelle se perturbão, & atè os Doutores Aguias nelle se esquecem do que trazem estudado. Dahi a pouco cahindo Agossinho em si, & advertindo não era aquelle o assumpto com que tinha principiado o Sermao, fallou ao Povo desta sorte: Credo quod forte aliquemerrantem in Populo Dominus per nostram oblivionem doceri, & curari voluerit. Sem duvida, que o esquecerme o assumpto, he porque se quer Deos aproveitar do meu esquecimento, para ganhar a alguem que ande errado, & esteja perdido neste povo. E assim soy, que deste esquecimento de Agostinho nasceo o ganhar então para Deos a Firmio herege ate alli muy obstinado, Manicheo atè alli sempre protervo. Por isso ainda que eu tambem hoje me perca intentando louvar a Agostinho, esse virá a ser o meu mayor ganho. Perdendome ganho muito, porque ganho o perderme por Agostinho, que se perdeo pregando, por ganhar a hereges perdidos, & allucinados.

Tornando pois ao nosso intento digo, que o que discursey da outra vez prégando neste lugar de Agostinho, soy sola bre ser Agostinho grande Doutor, e grande Padre; que isto
in Evamesmo dá a entender o ALapide expondo as palavras do
gena. Thema: Magnus vocabitur, idest, magnus Dostor, mag-

nus

nus Pater. Como porèm o mesmo Expositor acrescenta de mais a mais o Magnus Princeps; estanos inculcando o Principado de Agostinho. Estanos dizendo, que Agostinho nao só he grande Doutor, & grande Padre senão, que tambem he hum grande Principe: Magnus Princeps. Bem sey (Senhor) que diante de vossa sacramentada presença, não ha quem se possa chamar grande, porque só vos sois grande Santo, só vos sois grande Santo, só vos sois grande Santo, só vos sois grande Senhor, só vos sois o Principe de toda a alteza: Laoniam tu solus Sanetus, tu solus Dominus, tu solus Altissinus. Mas como vos estimais tanto a Agostinho, que vindes disfarçado a assistir à sua festa, sem duvida me não haveis de faltar com a vossa graça para que encareça tudo quanto puder o Principado de Agostinho, para que mostre como he Agostinho grande Principe.

Ave Maria.

Magnus vocabitur: Magnus Princeps. Ciencias e Letras A

**፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠፠** 

Biblioteca Central Ondome a considerar o porque será Principe grande Agostinho, acho, que porque tem a razão de Sol, & porque tem a razao de Feniz. Grande Principe, porque Feniz de Africa; grande Principe, porque Sol de toda a Igreja. E porque estou vendo não ter tempo para fallar no Principado de Agostinho como Feniz, sique para outra occasião, & vamos ao Principado de Agostinho como Sol, que isso só nos basta hoje para fazermos hū discurso bem extenso. Quando Deos. fez ao Sol, logo o fez para o mayor dos luzeiros, & para presidir como Principe a todos os outros luminares do Firmamento: Fecit Deus luminare maius, ut præesset diei Quando Genes. Deos botou ao mundo a Agostinho, logo o botou para ser Sol I. de toda a Igreja: Quasi Sol refulgens, sic iste effulsit in templo Eccles. Dei, E assim como o Sol por Principe excede a todos os As-50. oup. tros,

g-

us

Sermao 30

stol. z. ad Corinth.

tros, & Planetas no luzir, assim Santo Agostinho por Principe excede a todos os luzeiros da fabedoria no expor das Sagra-Remig. das Escrituras. Dilo S. Remigio: Sicut Sol excedit omnes Plain Epi-netas in lumine, ita Augustinus omnes excessit in exponendis Sacris Scripturis, Os outros Expositores, & Escritores Ecclesiasticos comparados com Santo Agostinho são como as Estrellas comparadas com o Sol; & assim como Sol o he o que faz luzir, & brilhar as Estrellas, assim Santo Agostinho foy o que deu luz aos Escritores Ecclesiasticos, para luzirem da torte que luzem na Igreja. Ouçamos ao mesmo São Remigio: Sicut à Sole lumen recipiunt stellæ, sic omnes lumen recipiunt ab Augustino. O lume da intelligencia dos outros a respeito da intelligencia de Agostinho, he como o lume das Estrellas a respeito da luz do Sol; he como o lume mais pequeno a respeito do lume superior. Não nego o serem todos os sagrados Expositores da Igreja muy sabios, & muy intelligentes, mas sem duvida tropeçariao, & palpitariao nas trevas de ignorancia, senão bebessem na fonte da intelligencia de Ago-Massret stinho. Sente-o assim o grande Massret: Omnes palpitarent in tenebrus ignorantia, nisi haurirent de fonte Augustini. Com

de August.

que Agostinho he a fonte donde os mais sabios bebem a agoa da mais solida doutrina; he o Sol donde as mais doutas Estrellas participao a luz da melhor intelligencia: Sicut à Sola lumen recipiunt stellæ, sic omnes lumen recipiunt ab Augus-Stino.

Chronolog. Eucher.

Isto mesmo assirma a Chronologia Eucharistica do Sacramento do Altar: Cætera Sacramenta quasi stellæ lumen accipiunt ab Eucharistiæ Sole. Diz que os outros Sacramentos, do Sacramento do Altar he que recebem o seu luzir; & o Sacramento do Altar aos outros Sacramentos he que communica o claro da sua luz. E como os outros são os que recebem o luzir, & o Sacramento do Altar he o que lhes dà a luz, por isso os outros ficas com a denominação de Estrellas, & o Sacramento do Altar com a superioridade de Sol he

que sica: Cætera Sacramenta quasi stellæ lumen recipiunt ab Eucharistia Sole. Por isso tambem Santo Agostinho he Sol a respeito de todos os Expositores da Igreja, & todos os outros Expositores sao Estrellas a respeito de Agostinho; porque os outros participao o lume de Agostinho, & Agostinho he o que lhes reparte, & lhes communica as suas luzes: Lumen recipiunt ab Augustino. Odar Santo Agostinho luzás Estrellas da Igreja, para mim nao he o mais, o mais he o chegar Agostinho a dar luz a outro Sol. Excellencia que nao tem o mesmo Sol material, que he Sol repartindo luzes com outros Astros inferiores, & não com outro Sol Por Sol resplandecente da Igreja he tido, & avido, & por tal reconhecido, & respeitado o glorioso Santo Thomàs de Aquino; q por isso se pinta com o Sol posto no peito. E quem vos parece foy a origem de Santo Thomas resplandecer como Sol? Quem? A doutrina de Agostinho. Em tudo seguio Santo Thomàs a doutrina de Agostinho; o mesmo Santo Agostinho o confessa là da gloria, gloriandose de ver os luzimentos de Thomàs: Inomnibus meam doctrinam secutus est Thomas. Em quanto não bebeo Thomas a doutrina de Agostinho, era Estrella como as mais; começou a gostar da doutrina deste Sol, & logo foy semelhante a Agostinho no luzir: Similis Augustino, escreve neste lugar Santo Antonino. E assim quem quer co- Antonhecer bem quaes são as luzes de Thomas, não tem mais, nin 3.p. que por os olhos na doutrina de Agostinho, que esta he a que Hist. o faz Sol de tantos rayos, & luzeiro de tantos resplandores: tit. 23. Meam doctrinam secutus eft Thomas.

Quando Agostinho não fora Principe na Igreja Catholica, por ser Sol de quem todos os outros participao, bastava só o ter por filho da sua doutrina a Thomas, para que todos por Principe o venerassem, & todos por Principe o reconhecessem. Avendo na Genealogia de Christo muitos Cetros, & Coroas, muitos Principes, & muitos Reys, a nenhum dá o Evangelista S. Mattheos de Rey o titulo, senão só a David,

E

Sermao & isto repetindo-o duas vezes: David Regem: David autem Rex. E sabem porque? Porque só David teve a dita de ter por filho a hum homem tao sabio, & tao entendido como Salamao: David genuit Salomonem. Ehum filho tao douto, tao sabio como Salamão, poem em seu pay a coroa duas vezes, ou du as vezes acclama a seu pay de Principe, & de Rey: Innoc. David Regem, David autem Rex. Mais que Salamão cha-VI. Serm. mou a santidade de Innocencio Sexto a Thomàs: Plus quam de Div. Salomon hie. E se o primeiro Salamão grangeou a David seu Thom. pay creditos de Principe, & de Rey; o segundo Salamão, ou o Salamão de Thomas deve tambem acreditar a Agostinho seu Pay na doutrina, & no ensino de taô Monarcha, & de taô Principe como David, ou de mais do que ainda David teve. Porque David foy Principe, foy Monarcha como outros Monarchas, & Principes da terra; & Agostinho foy Principe como o Principe dos Astros, que he o Sol; & assim como o Sol por todas as partes do mundo espalha os seus rayos, assim tambem Santo Agostinho nao ha parte algua do universo por onde não diffunda as suas luzes. Nascendo vem para Jacob. aqui o dito de Jacobo de Voragine: Sicut Sol radios suos ubide Voque spargit, sic Augustinus. Santo Thomas com ser tao grande Sol, foy Sol discipulo rag. Serm.4 de Agostinho, & Agostinho foi Sol Mestre de Thomàs: Meam de Audoctrina in omnibus secutus est Thomas. S. Thomas foy Sol gust. com apparencias de Angelico; & Santo Agostinho foy Sol com apparencias de divino: Vir prope divinus, como lhe chama o Villa-Nova seu filho. Por isso vay tanto de hum Sol Villa a outro Sol; do Sol de Agostinho ao Sol de Thomàs, quanto Nova Ser. de vay do Mestre ao discipulo, & do divino ao Angelico. Isto conheceo tanto o mesmo Sol de Thomas, que escrevendo ao Aug. Papa Urbano Quarto sobre as excellencias de Agostinho, chamoulhe unico, & singular: In uno egregio Augustino. E em dizer, que Agossinho era hum, & unico, recopilou todas as suas mayores excellencias. Para Moyses exagerar, & en-

fenao hum, & unico: Factum est vespere, & mane dies unus. Os outros dias, como todos sao iguaes, chamemse embora hum segundo, outro terceiro, outro quarto: Dies secundus, dies tertius, dies quartus, &c. O primeiro porèm como nao tem quem o iguale, nao he primeiro, he hum, ou de unico he que tem a excellencia: Factum est vespere, & mane dies unus. Dies unus, dies unicus. Assim tambem Santo Agostinho como nao tem na Igreja Catholica, nem Astro, que com elle compita, nem Luzeiro que com elle se iguale, por isso nao she dá Santo Thomàs o titulo de primeiro, senao de unico, & de singular he que she forma o elogio: In uno egregio Augustino.

Aquella perola do Evangelho, de que trata São Matheos, não se encarece, nem pelo sino, nem pelo candido, não pelo engraçado, senão só pelo unico, & singular. O ser unica he o que lhe dava todo o valor, & estimação: Inventa una pretiosa margarita. O ser unica he o que a fazia valer tudo Mattheoquanto valem todas as outras perolas juntas: Dedit omnia 13. sua, és comparavit eam. Por esta perola do Evangelho, por esta margarita preciosa, entende o Sylveira Carmelita a Christo metido dentro das conchas daquelles accidentes consagrados: Hac pretiosissimamargarita est Christus inclusus in conchis specierum sacra Eucharistia. Por isso perola das perolas; por isso das margaritas ella só a húa, porque ella só a unica: Una pretiosa margarita. E quando nada, temos ja a Agostinho tao unico como o primeiro dia da

pe de todos os Planetas: Sicut Sol, sic Augustinus.

Mas quando vos parece começaria a ser Santo Agostinho tao Principe, & tao unico como o Sol? Começou à imitação de quando o Sol começou, & principiou também o seu

creação do universo; tão unico no modo possível como a pe-

rola do Sacramento do Altar; tao unico como o Sol Princi-

Principado. O Sol no principio da sua creação não deixava

18

Sermao

Gene I.

Poffid.

in vita

Aug.

de luzir, mas luzia com hua luz nao muito clara; com huma luzacompanhada do obscuro das trevas, & das sombras: Dixit Deus: Fiat lux, & facta est lux; divisit lucem à tenebris. Nao se chamou porèm Sol, nao foy luminar mayor, nem o Principe dos luminares senao là no quarto dia: Fecit Deus luminaria magna: luminare maius, ut præesset diei:: Factum est vespere, & mane dies quartus. Santo Agostinho he verdade, que logo nos seus principios começou a luzir nas letras, & sciencias humanas, de maneira, que o tinhao todos por assombro, & portento da natureza. Era Logico tao insigne, & tao arguitivo, que nunca ouve quem o podesse concluir, & convencer, deixando elle a todos convencidos. Tal medo tinhão tomado os Catholicos às suas Conclusões, & argumentos, que nas Ladainhas, & preces publicas, pediao a Deos os livrasse da Logica de Agostinho: A Logica Augustini libera nos Domine. Mas toda esta Logica, todo este saber de Agostinho, todas estas suas luzes erao luzes acompanhadas de trevas, & de escuridades, porque erao luzes acompanhadas dos erros dos Academicos, & das heresias dos Manicheos; erao luzes com muitas sombras do Gentilismo. Depois porèm, que se bautizou Agostinho; depois que se converteo, & de Manicheo se fez Catholico, entao he que começou a apparecer o mayor dos luminares: Luminare maius; entao he, que sicou sendo como o Sol Principe do dia claro da Igreja:

A Fè da Igreja Catholica antes que lhe chegassem as luzes de Agostinho, mais conhecida era pela sua excellencia, que pela sua clareza. Donde nascia, que muitos Varões Santos, & doutos erravaõ, & tropeçavaõ em algus pontos da Fè, cuidando que acertavaõ. Depois porèm, que Agostinho interpretou os livros da Sagrada Escritura, sicou taõ clara a sua intelligencia, que só poderà duvidar, quem quizer sugir do caminho da verdade; depois q escreveo sobre os Mysterios da Fè, & nos dey xou regras, & documentos para soltarmos as

duvi-

duvidas excogitadas pelos inimigos, & contrarios, só poderà errar, quem não se quizer sahir das opiniões erradas, & hereticas, & por sua vontade quizer cahir em tropeços.

O Sol no que mostra claramente que he Sol, he em desfazer todas quantas nuves densas, & escuras se lhe querem por diante. Santo Agostinho no que mostrou que era Sol, foy em desfazer todas quantas heresias se quizerao oppor à Fè Catholica, com tal arte, & tal assistencia do Espirito Santo, que com as mesmas razões com que impugnava aos Manicheos, aos Donatistas, aos Pelagianos, aos Fortunatos, & Petilianos do seu tempo, com essas mesmas parece estava contrariando as heresias, que antes delle se haviao levantado, & todas quantas se podiao levantar dalli atè o sim do mundo. Bellamente vem aqui aquillo do Poeta Virgilio quando diz: Que sint, que suerint, que mox venturatrahantur. Epara Virg.4. ficar a nossa Santa Fè mais illustrada, escreveo Agostinho Georg. muitos livros da Santissima Trindade; muitos, que trataõ da graça, & do livre alvedrio, donde os Concilios Catholicos tirárao Canones contra todos os hereges, como se pode ver no Concilio Arauzicano, no Melivitano, & depois no Concilio Tridentino. Compoz os celebrados livros da Cidade de Deos; outros que tratao da Visão Beatifica; outros do Mysterio da Encarnação Escreveo da creação do mundo,& das obras dos seis dias. Escreveo sobre a Doutrina Christa,& sobre as artes liberaes. Finalmente não ouve cousa em que pudessem pegar os hereges, sobre que não escrevesse; & assim são os seus escritos, & os seus fundamentos tão solidos, que com elles tudo se convence.

Com os escritos de Agostinho se convence a persidia dos Judeos, que negao o inessavel Mysterio de Deos Trino, & Deos Uno; & a maravilhosa obra da Encarnação do Verbo Divino, & Eterno. Com os escritos de Agostinho se confunde a heresia de Arrio, o qual admitte diversas substancias em todas as tres Divinas Pessoas, & nega o terem em si igual-

E iij

dade.

Sermao dade. Com os escritos de Agostinho se desfazem os enganos dos Manicheos, os quaes não querem seja Christo verdadeiro homem; & consecutivamente negao os mysterios da sua sacratissima Payxao, & da Resurreição. Com a doutrina de Agostinho se reprime a soberba, & fantezia dos Pelagianos, os quaes ensinao, que por forças naturaes, sem os auxilios da divina graça, bem se podem guardar os preceitos divinos, & bem se podem evitar todos os peccados. Tanto floreciao, assim a seita dos Pelagianos, como a dos Manicheos naquelle tempo, que chegou a confessar o Bispo S. Valerio, se a Igreja Catholica não tivera entao a Agostinho, totalmente se perderia a Fé; & a santificação dos Sacramentos ficaria servindo de opprobrio, de rizo, & de zombaria aos hereges: Nisi Deus Fidelibus suis Fortunati tempore illum sapientiæ Corano cumulum Sanctum Patrem Augustinum concessisset, ac doorat 4. nasset, sanctificatio nostra desolata fuisset: Sabbata nostra

de Aug. converterentur in opprobrium. Quando Fortunato, & os demais hereges seus sequazes zombavao da Igreja Catholica, appareceo Agostinho, & nao ouzárao mais a abrir as bocas. Quem quizer fazer callar logo aos hereges, nao tem mais, que pegar-se à doutrina de Agostinho, que a doutrina de Agostinho he a baze, & a columna da Fé, & ella só basta para a Fè sicar exaltada, & engrandecida. Isto parece nos quiz in-Episcop culcar o Bispo Aurelianense quando disse: Si Augustinus

Aureli. adest, sufficit ipse tibi.

Valer.

16.

Do Sacramento do Altar disse Christo S.N. que era o Mysterio da Fè: Mysterium Fidei: como dando a entender, que quando a Fé na otivera outro Mysterio mais que o Mysterio do Sacramento do Altar, isso lhe bastava para se ver com grade exaltação, por ser o Sacramento do Altar, o Sacrameto em Sapiet. que a Fètem fundado as suas columnas: Excidit columnas: Venite, come dite panem meum. Logo estribandose em Agostinho as columnas da Igreja, & firmandose em Agostinho os Mysterios da Fé, que hemos dizer de Agostinho? Não digamos

mos, que he Sacramento, porque em Agostinho não depositou Christo o seu corpo, & o seu sangue debaixo das especies de pao, & vinho; mas diremos, que para crerem os homes, que debaixo daquellas especies está o corpo, & o sangue de Christo consagrado, parece soi necessario interviesse a luz da doutrina de Agostinho: Nisi Augustinum donasset santtificatio fuisset desolata. Por isso sempre Sol, porque sempre illuminador do que se contem neste sacrosanto Mysterio, & nos mais Mysterios da Fé: Illuminator Fidei orthodoxæ.

E se Agostinho he o illuminador de todos os pontos, & detodas as materias da Fé, pois todas toca, & sobre todas discorre, certamente não pode deyxar Agostinho de ser hū Sol muy agigantado. De hum Sol affirma o Profeta Rey, não ouve caminho, que não andasse, nao ouve parte do mundo, que não discorresse, entrando por tudo quanto está do Ceo parasima, & tudo quanto fica do mesmo Ceo para bayxo: Exultavit ad currendam viam: à summo Caloegressio ejus, er occursus ejus usque ad summum ejus. E sabem porque? Psal.18. Porque era Sol Gigante: In Sole posuit: Exultavit ut Gigas. E só hum Sol Gigante he que sabe correr bem, & discorrer melhor sobre todas as materias. Sobre as materias do Ceo, & sobre as materias da terra; sobre as materias humanas, & sobre as materias divinas: A summo Calo egressio ejus, & occursus ejus usque ad summum ejus. Sol Gigante, nenhū ouve como Santo Agostinho; porque só Santo Agostinho, parece, soube penetrar bemo que vay do Ceo para sima, atê topar lá com a Essencia Divina. Só Agostinho soube entrar bem, & discorrer pelo summo, ou pelo mais alto dos Mysterios, qual he o Mysterio da Trindade, escrevendo delle o que atè alli ainda ninguem havia escrito: Occursus ejus usque ad summum ejus. Por isso Sol Gigante: In Sole posuit:: Exultavitut Gigas.

Em quanto não appareceo o Sol Gigante de Agostinho, parece, nao estava Deos descançado; appareceo este agigan-

tado

Sermao tado Sol, & logo poz nelle Deos o seu descanço, porque nelle poz logo o seu tabernaculo: In Sole posuit tabernaculum Suum. Falla Christo por boca de David no Psalmo quarto, & diz, que tanto que apparecesse o fruto do pao, & do vinho, logo havia dormir com mais socego, & muito mais descança-Psal.4. do: Afructu frumenti, vini, & olei: In pace in idipsum dormiam, & requiescam. O fruto do pao, & do vinho, sabem todos, he o Sacramento do Altar, que das especies do pao, & do vinho consagradas, he que resulta o darse Christo sacramentado; & Christo nosso bem, parece, nao teve descanço, nem socego senao depois que se poz no Sacramento: Afructu frumenti, & vini: Dormiam, & requiescam. Donde venho a presumir, que o Sacramento, & Agostinho são o descanço de Deos. O Sacramento pelo que tem de Sol nevado: Vesti-

menta ejus facta sunt alba sicut nix; Agostinho pelo que tem Matth. de Sol Gigante: In Sole posuit tabernaculum suum: Exultavit ut Gigas.

17.

O Sol nevado do Sacramento não he descanço de Christo, em quanto nao está consagrado; o Sol Gigante de Agostinho naô foi descanço de Deos, em quanto naô lhe consagrou todas as suas operações, & affectos; não foy descanço de Deos, em quanto nao seguio a sua Ley, & em quanto nao se converteo a si, & depois reduzio a muitas almas a que tambem se convertessem. Vamos ouvindo o Psalmo, que supposto nao falle propriamente de Agostinho, dà-nos algua luz para que nos assim o entendamos. In Sole posuit tabernaculum Juum: Lex Domini immaculata convertens animas. Eis-ahi Agostinho Sol seguindo a Ley de Deos, & convertendose a si, & a outras muitas almas. Testimonium Domini sidele. Eisahi Agostinho Sol, dando hum testemunho autentico da Santa Fé, & da sua fidelidade. Sapientiam præstans par vulis. Eis-ahi Agostinho Sol, ensinando a verdadeira sabedoria aos parvos, & ignorantes. Agostinho siel, Agostinho convertido, & convertente: Fidele, convertens. Agostinho Mestre

verdadeiro: Sapientiam prostans, entao he que soy Sol em que poz Deos o seu descanço, porque entao he que sey Sol em que Deos pozo seu tabernaculo: In Sole posuit taberna-

culum suum. Augustinus sicut Sol.

Ainda assim não sey como Agostinho depois de convers tido podia ser Sol, que luzisse, & que brilhasse, se depois da sua conversao ficou qual o Sol de que falla Sao João no seu Apocalypse: Solfactus est niger tanquam saccus cilicinus. Apoc.6: Depois de convertido Agostinho, cobriose de hum sacco negro de cilicio; vestiose de hum habito preto muito aspero, & muito grosso; apertouse com huma Correa de couro muito larga: Cucullo nigro indutus, & cingulo coriaceo præcinetus. Torres Descalçou os pès, uzando quando muito de hua solas toscamente obradas, & cozidas. E Agostinho vestido desta sor-instit. te, cuberto de hum sacconegro, trissonho, & escuro, como Monac. podia ser Sol, que luzisse? Podia; porque era Sol convertido, & com a sua conversão Sol, que também converteo a muitas almas: Convertens animas. Por isso nunca Sol mais luzido Agostinho que entao, porque entao he que deo principio ao instituto dos seus Eremitas, entao he que começou a ser grande Principe: Magnus Princeps.

Quando o nosso Expositor falla no Magnus Princeps do Evangelho, acrescenta logo estoutras palavras: Magnus Princeps discipulorum quos docuit. Diz, que toda a razao de ser Principe consiste em ter muitos discipulos a quem ensine, & a quem communique a sua doutrina; o que Agostinho teve, tanto que se vestio de Eremita, que logo se lhe agregárao tantos discipulos, quantos forao aquelles, que quizerao seguir a aspereza da sua vida no ermo, & no deserto de Tagaste. Para os seus Eremitas he que escreveo Agostinho a sua Regra, que depois deo tambem aos Clerigos quando os reduzio, sendo Bispo, a viverem tambem em Communidade, & a passou depois às Monjas, & ás Freiras, que viviao recolhidas. E por ser Regra Santa, clara, & discreta, a guardão, &

F

Vi-

21

20

re

vivem debaixo della, setenta, & duas Religiões de Frades, de Clerigos, de Soldados, de Penitentes, & de Hospitaleyros. Nada digo, que não esseja escrito no livro intitulado. Sacra Eremus Augustiniana; & no livro, que compoz da vida de Santo Agostinho o Padre Mestre Frey Francisco da Ribeira. Advertindo que nem todas as Religiões, que guardao a Regra de Agostinho, sao suas filhas, por quanto tem seus Pays, & Patriarchas, que lhes derao o ser, & as institulrao. As Religiões filhas legitimas de Agostinho, são só tres; a saber, a sagrada Religia o dos Conegos Regrantes; a sagrada Religião dos Eremitas Calçados; & a sagrada Religiao dos Eremitas Descalços. Estas tres sagradas Religiões tem grangeado a Agostinho aquelle luzimento, com que là se vio a molher do Apocalypse: luzimento do Sol: Amica Sole: luzimento da Lua: Luna sub pedibus; & luzimento de Estrellas: In capite ejus corona stellarum. Ese a molher do Apocalypse por razao de todo este luzimento sicou parecendo no Ceo hum muito grande sinal: Signum magnum apparuit in Cælo mulier; Agostinho pelo luzimento que lhe da o todas estas tres sagradas Religiões, que ha de parecer, senaõ hu Principe muito grande: Magnus Princeps?

A Sagrada Religia dos Conegos Regrantes he aquella, que Santo Agostinho traz sobre a Coroa da sua cabeça, por isso no alvo, & candido das Sobrepelizes comparada ás Estrellas; & assim como as Estrellas nao tem numero, innumeraveis sao tambem os Santos canonizados, que desta sagrada Religia o tem sahido para honra, para credito, & para Coroa de Agostinho: Corona sellarum. A sagrada Religia o dos Eremitas Calçados he aquella, com que Agostinho Santo se veste, & orna de resplandores, por isso comparada ao Sol: Amista Sole. Donde tem sahido tantos Varões Apostolicos, tantos Martyres, tantos Consessos, tantas Virges, quantos são os rayos, que cerca o ao mesmo Sol, ou quantos são os atomos, que nos rayos do Sol se divizão, & manises-

tão. E a Religião dos Eremitas Descalços, que será? Que ha de ser? He aquella, em que Santo Agostinho estabelece, & estriba a reforma, & observancia do seu primeiro instituto, & da sua Santa Regra; por isso comparada à Lua sobre quem a molher do Apocalypse tem fixos, & firmes os seus pes: Lu-

na sub pedibus.

Pois como assim? Hua Religiao tao santa, tao observante, & reformada hase de comparar com a Lua, Planeta, que experimenta tantas opposições, & contrariedades, quãtas são as honras de mingoante, & de abatida? Sim, sim, por isso mesmo; porque todos esses mingoantes, todos esses abatimentos, que a Lua experimenta, sao para mayor realee seu; sao para se ver mais crescida, & augmentada. Ouçamos ao grande Sylveira Carmelita: Luna habet diminutiones, & Sylv.ia obscuritates, sed semper ad augmentum, & plenitudinem ten-Apoc. dunt, ac properant. E como esta sagrada Religião dos Ere- tom.2. mitas Descalços experimentou tantas contrariedades, tantas molestias, & trabalhos, & dahi resultou o verse cada vez em mais augmento; por isso á Lua, & a nenhum outro Planeta he, que deve ser comparada; que assim o dá a entender o mesmo Padre Sylveira nas palavras que se seguem: Ecce cur Sancti Lunæ assimilari possunt; nam sive minuantur aliquo Sylvi lapsu, sive laborum tolerantia, hoc eis in augmentum pro-ibid. ficit.

O mesmo foy intentarem algus Religiosos Eremitas introduzir a reforma Augustiniana, & a vida, que Santo Agostinho teve depois que vestio o sacco negro de cilicio, que experimentarem na Religiao os trabalhos, que a Lua costuma padecer por razão das oppofições lá nesse seu primeiro globo. Mas todos esses trabalhos, todas essas opposições, & contrariedades os acreditárao de Varões Santos, justos, & justificados; & lhes derao aquelle luzimento, que tem a Lua, quando está de todo chea. Tiverao suas opposições como a Lua, mas por isso mesmo como a Lua chegárão ao auge do Fii

seu luzir: Ecce cur Sancti Luna assimilari possunt; sive minuantur aliquo lapsu, hoc eis in augmentum prosicit. Sejaõ embora as outras duas sagradas Religiões o Sol, & as Estrellas Agostinianas, que a Religião dos Eremitas Descalços não ha de ser senão a sua Lua. Sejão embora as outras Religiões de Agostinho o seu corpo, & a sua cabeça; que os Eremitas Descalços são de Agostinho os seus pes, & pes, que andão como anda a Lua: Luna sub pedibus. A Lua he muy veloz no seu correr; he muy ligeira no seu andar, porque anda em hum mez mais do que os outros Astros, & Planetas andão em hum anno; por isso Planeta, que se accommoda aos pês, quando os outros se accommodão, hūs ao corpo, outros à cabeca: Luna sub pedibus

à cabeça: Luna sub pedibus.

Nos Conegos Regrantes tem Agostinho Estrellas com que luzir: nos Eremitas Calçados tem Agostinho resplandores, com que brilhar; & nos Eremitas Descalços tem Agosinho pès com que correr, tem pès com que andar de huma parte para a outra, por todos os Reynos, & Provincias do mundo. Nos pès descalços estao significados os Missionarios, & os Prégadores Evangelicos, conforme aquelle Texto de Isaias: Quam pulchri super montes, pedes annuntiantisso prædicantis! Etambem conforme aquelle outro Texto de S. Paulo: Quam speciosi pedes evangelizantium pacem, evangelizantium bona! Por isso tanto que Agostinho teve os seus Eremitas Desealços, logo teve Missionarios, ou logo teve pes de Lua, que mandar por todas as partes do mundo; logo teve Prègadores, que enviar a expor o Evangelho pelas regiões mais remotas, & escondidas: Pedes annuntiantis, pedes prædicantis. Se formos ás Indias de Castella, & aos Reynos de Uraba, Dariel, Matemoros, Chia, Chicaes, & outros da regiao do Perú, là andão os pes dos Agostinhos Descalços evangelizando a paz da Fè Catholica: Pedes e-Vangelizantium pacem. Se entrarmos pelas Felippinas, & rodearmos todas as suas Ilhas, là andão os pes dos Agostinhos

Mai. 52. Paul.ad Rom. Descalços evangelizando os bes da palavra de Deos: Evangelizantium bona. Se nos metermos pela Chaldea dentro, & pelas Provincias de Bassorà, Chaban, Munjectar, Durach, Abissa, lá andão os pès de Agostinho descalços, prègando com grande espirito: Pedes pradicantis. Se penetrarmos as partes mais remotas da Africa, pela região Hipponense, Bispado, que soy antigamente do mesmo Agostinho, lá andão os pès descalços dos seus silhos doutrinando, & ensinando aquelles povos, sem receyo algum das suas muitas barbaridades: Pedes annuntiantis. Se dermos com-nosco no Japao, là acharemos muito sangue derramado dos Eremitas Descalços, & a muitos povos convertidos por elles, como Missionarios Evangelicas: Pedas en convertidos por elles, como Missionarios en convertidos por elles en convertidos en convertidos por elles en convertidos por elles en convertidos por elles en convertidos por elles el convertidos en convertidos en convertidos en convertidos en convertidos en convertidos en convertidos el convertidos en convertidos en

narios Evangelicos: Pedes evangelizantium.

Não quero fallar no muito, que os Agostinhos Descalços tem obrado, & trabalhado por todos os Reynos da Europa, & no quanto se tem estendido pelo nosso Reyno de Portugal, que isso fora hum nunca acabar; fallarey só em que agora nestes nossos tempos, não havendo quem quizesse meterse ao mar para Missionario da Ilha de S. Thome, nem passar da outra parte da terra firme a fazer a Missão Evangelica; os Eremitas Descalços de Agostinho tomárão essa Missão á sua conta, & a estão conservando com tanto perigo de suas vidas. Ehe digno de reparo, que tendo Agostinho tantos silhos, a nentrus outros escolhesse Deos para a Missao de Sao Thomè, senão aos Agostinhos Descalços; mas assim era tem que fosse, por ser a Missao de S. Thomè a mais arriscada, & perigosa; & para as Missoes arriscadas, & perigosas havendo Deos escolher Missionarios, dos Missionarios Descalços he, que faz a sua escolha. Determinou Deos mandar hum Missionario ao Egypto em ordem a aliviar aos Israelitas do cativeiro em que estavão debaixo do poder de Pharao, & havendonaquelle povo muitos sogeitos dignos, & capazes daquella empresa; a quem vos parece mandaria? A nenhu outrosenão a Moyses: Dixit ad Moysen: Veni, mittam te ad Exod. 3. F iij Pha-

23

aõ

el-

os

li-

'e-

n-

la

1-

2

18

m

13

0

Pharaonem, ut educas populum meum filios Israel de Egypto. Mas para isso lhe ordenou Deos primeiro, que descalçasse os sapatos: Moyses, Moyses, solve calceamenta de pedibus
tuis. Pois para ser alguem Missionario he necessario, que se
descalce, & tire fóra os sapatos? Direy: Para Missionario de
outras partes, não; para Missionario do Egypto, sim.

A missao do Egypto governando Pharaò, era a mais perigosa, & arriscada, que podia haver naquelle tempo, porque era missao para onde reynava hum tirano dissipador das vidas, & das honras, que isso quer dizer Pharao: Pharao dissipans; & para missões de risco, & de perigo, so os Missionarios Descalços, como Moysés, são os que servem. Moysés descalço para a missao do Egypto: Solve calceamenta:: Veni, mittam te; os Descalços de Agostinho para a missao de S. Thome: Pedes prædicantis, pedes annuntiantis. Pois porque mais os Descalços Agostinhos, que nenhus outros Descalços hão deser os escolhidos para em São Thomè fazerem a sua missao? Eu presumo, que porque S. Thomè, & Santo Agostinho forão muy parecidos nos favores. A Agostinho, & a Thomè concedeo Christo o que não concedeo a nenhum outro Santo, nem Apostolo. A nenhú dos Apostolos, nem a algum dos outros Santos permittio Christo tocassem as suas chagas depois de resuscitado. E porque a Magdalena logo depois da Resurreyção lhe queria tocar nos pes, levada de amorosos incendios, lho prohibio o Senhor, dizendo: Nolime tangere. Mas o privilegio, que nem à Magdalena, nem a outro Santo algum se concedeo, concedeo Christo a S. Thome, & a Agostinho. A S. Thomè, permittindolhe tocasse as chagas das suas mãos, & do seu lado: Infer digitum tuum huc: Affer manum tuam, & mitte in latus meum. Ea Santo Agostinho, permittindolhe tocasse as chagas dos seus pès, quando lhos lavou hua vez em figura de peregrino, dizendolhe o mesmo Senhor em voz alta, & intelligivel: Hoje mereceste Agossinho ver em carne ao mesmo Filho de Deos: Augustine

Joan.

Filium Dei hodie in carne videre meruisti. E como Thomè, & Agostinho tiverao este privilegio, & nelle forao singulares, por isso convinha nao sossem outros Descalços para a missao de S. Thomè, senao os Descalços de Agostinho.

Aqui agora não me posso ter, que não pergunte, porque havia Christo dizer a S. Thomè, tocasse nas chagas das mãos, & do lado, sem lhe fallar nas chagas dos pes. As chagas dos pês de Christo, he certo, erão tão chagas como as chagas do lado, & das mãos; logo porque mandando Christo a S. Thome tocar nas outras chagas, não lhe diz toque tambem nas chagas dos seus pes? Porque isso estava reservado para Agostinho. Reservou Christo para Agostinho as chagas dos seus pes, porque me parece quizo Senhor aventajar mais. a Agostinho, que a Thomè. São Thomè rocando as chagas do lado, & mãos de Christo, não foy mais do que de antes era; era Thomè, & Thomè ficou como sempre: Qua vidisti me I homa credidifii. Agostinho porèm tocando as chagas Joan. dos pès de Christo, passou a ter mais soberania. Atè alli era ibidem. conhecido só por Agostinho; tocou as chagas dos pes de Christo, & logo alli o mesmo Christo lhe deo o titulo de grande: Magne Augustine hodie Filium Dei in carne videre meruisti. Esta excellencia tem comsigo as chagas dos pes de Christo, que quem as chegou a tocar, ou logo sobio a mayores titulos, ou logo voou mais alto do que até alli tinha voado.

Aquelles dous Serafins, que vio o Profeta Isaias, todos cubertos de pennas, porque todos vestidos de azas: Sera-Isai.6. phim stabant, sex alæ uni, es sex alæ alteri; he sem duvida, que com essas mesmas azas, & com essas mesmas pennas tocavão a face do Senhor, & tocavão os seus pês: Velabant faciem, velabant pedes. Tocando porêm sóa face do Senhor, não se movião, nem voavão, essavão em pê com a mesma postura, com que de antes assistiao: Seraphim stabant; mas tanto que com o voo das pennas lhe tocárão nos pês: Velabant pedes, logo voarão com excesso; logo tudo forão voos: Vo-

labant

us

se

de

e-

ue

71-

is-

12-

és

e-

S.

ue

cos

lua

sti-

& a

u-

al-

las

de-

ea-

me

ou-

nè,

ha-

ouc:

go-

an-

olhe

este

tine

46 labant. Pois por tocarem nos pès do Senhor hao de voar com tanto excesso os Serafins? Sim; que erão pes do Senhor crucificado, & posto na Cruz, no sentir de muitos doutos, & contemplativos; erao pes do Senhor chagado, ou com as chagas, que recebeo na Cruz; & quem chegou a tocar nas chagas dos pès de Christo, logo teve a dita de sobir, porque logo teve a dita de voar: Velabant pedes: Volabant. Por isso Agosinho depois de tocar nas chagas dos pès de Christo, sobio a ter a excellencia de grande: Magne Augustine. Voou atè se emparelhar com os mesmos Serasins: Seraphim velabant

do, & contemplando Santo Agostinho os voos, & os passos,

pedes: Volabant. Nestas chagas dos pès descalços de Christo estava ven-

que havião de dar os pes dos seus Eremitas Descalços, & parece se estava regozijando o Santo Padre de que os seus Descalços ficassem de melhor partido, do que nenhus dos outros seus filhos, por ficarem com a parte dos pès de Christo. Comparado o partido de Martha com o partido da Magdalena, confessou, ou declarou o mesmo Senhor, que o partido da Magdalena era o melhor, porque lhe coube a melhor parte: Maria optimam partem elegit. E qual seria a parte, que coube à Magdalena? Iso nos diz, & nos declara o Evangelista S. Lucas: Maria secus pedes Domini. Coubelhe a parte dos Luc.10. pès de Christo; & a quem cabe a parte dos pès de Christo, ch! que esse he o que sica de melhor parrido, & de melhor condição: Secus pedes Domini:: Optimam partem elegit. Logo vendo Agostinho nas chagas dos pes de Christo aos seus Eremitas Descalços, sem duvida, que os vio de melhor partido, que anenhus dos outros seus filhos: os outros seguindo o partido de Martha: Circa frequens ministerium; os Descalços Agostinhos seguindo a parte de Maria: Mariam optimam partem. A parte dos pès descalços de Christo era a parte, que Deos tinha reservado para Agostinho pelos seus grandes merecimentos; & Agostinho a nenhum dos outros

seus filhos deixou por herança esta parte, senão aos seus Eremitas Descalços; para nos dar a conhecer, que os Descalços Eremitas erão os seus mais amados filhos, ou erão os filhos do seu amor.

Tendo o Patriarcha Jacob doze filhos, a nenhum deu aquella parte que elle havia ganhado aos Amorrheos à força de armas, à força do seu arco, & da sua espada, senao ao seu filho Joseph: Ait ad Joseph filium suum: Do tibi partem unam 48. extrafratres tuos, quam tuli de manu Amorrhai in gladio, & arcu. E se lermos o Sagrado Texto, hemos achar amava Jacob mais a Joseph, que a nenhum dos outros filhos: Israel autem diligebat Joseph super omnes filios. Era Joseph o filho mais amado de Jacob, ou de Israel, & os filhos mais amados sao aquelles, a quem os pays costumão deixar por herança o que toca à sua parte. E como Santo Agostinho tinha ganhado à força de armas espirituaes, & á força de grandes merecimentos o lavar os pès descalços de Christo, ou o entregar-The Christo por premio os seus mesmos pes descalços; deyxando esta parte aos seus Eremitas reformados, que outra cousa foy, senão o mostrar que os amava mais que a nenhum dos outros filhos: Diligebat super omnes filios: Do tibi partem, quam tuli?

Em nenhum outro Sacramento poz Christo a parte, & a porção de carne, & sangue, q herdou de sua May Santissima, senão no Sacrameto do Altar: Incarnatus est ex Maria Vir-Ex zine:: Caro mea verè est cibus, sanguis meus verè est pot us. E a razão está muy clara; por q os outros Sacramentos, são Sacramentos do seu poder; & o Sacramento do Altar, sobre ser Sacrameto do poder de Christo, he Sacramento do seu amor: Cu dilexisset, dilexit. Eo Sacramento do amor de Christo, esse he oque leva a parte da Senhora, que Christo herdou em quanto homem: Incarnatus est ex Maria Virgine: Hoc est corpus meum. O Sacramento divinissimo do Altar, por sero Sacramento do amor de Christo, sicou com a parte, que Chris-

to

25

720

la

SC

h

30

e-

0,

0

ti-

r-

us

SO

Sermao 48 toherdou de sua May; & dos Eremitas Descalços, por serem os filhos do amor de Agostinho, herdárao a parte, que Agostinho herdou de Christo, quando Christo lhe entregou os seus pès descalços em figura de peregrino. Com que parece podemos dizer de algum modo, são os Eremitas Descalços silhos do amor de Agostinho, pela quasi mesma razao, que o Sacramento, he Sacramento do amor de Christo; & pela mesma razão, que Joseph era filho do amor de Jacob. Ora notem o que agora digo, que he declarar o porque o Sacramento do Altar he o Sacramento do amor de Christo, pois ainda atè

aqui o não tenho declarado. Por isso o Sacramento do Altar he o Sacramento do

Plalm.

110.

amor de Christo, porque encerra em si a virtude, & a santidade de todas as outras obras, & maravilhas de Christo: Memoriam fecit mirabilium suorum:: Virtutem operum suorum annuntiabit populo suo. Por isso Joseph era filho do amor de Jacob, porque era filho, em quem as virtudes hiao sempre em augmento, & cada vez cresciao mais: Joseph augmentum: Filius accrescens Joseph. Logo sendo os Eremitas Descalços filhos do amor de Agostinho, porque ha de ser, senão porque sempre vao em augmento nas virtudes, & sempre estao a crescer na perfeição, & santidade, à maneira de Joseph silho de Jacob: Filius accrescens Joseph; & á maneira do Sacramento do Altar, Sacramento de todas as maravilhas: Memoriam fecit mirabilium suorum? No Sacramento do Altar se acha a reforma de todos os Sacramentos, ou sacrificios antigos, como expressamente ensina o Doutor Angelico: Figu-D.Tho. ram veterum impletivam. Em Joseph se achava a reforma de pul. 57 todos os outros seus irmãos: Accusavit fratres suos. Nos Eremitas Descalços se acha a reforma de todos os filhos de Ago-Ninho; por isso tao parecidos a Joseph; por isso tao parecidos ao Sacramento; por isso tao filhos do amor de Agostinho, como o Sacramento obra do amor de Christo, & como Joseph filho do amor de Jacob. O Sacramento obra sobre todas as obras

obras de Christo: Virtutem operum suorum. Joseph filho so-

26

bre todos os filhos de Jacob: Super omnes filios.

Jacob como pay dos outros filhos, quando muito, não era mais que pay; & como pay de Joseph filho tão obediente, & reformado, passou logo a ser tão Principe como o Sol, que como Sol se considerou Jacob no segundo sonho referido, & contado por Joseph: Vidi per somnium quasi Solem adorare Genes, me, dizia Joseph a Jacob seu pay: Quidsibi vult boc somnium, 37. num ego? dizia Jacob a Joseph seu filho, entendendo por si ao Sol. Para que acabemos por húa vez de entender, que tambem Agostinho como Pay dos outros filhos será grande Pay: Magnus Pater Augustinus: como Pay porèm dos seus Eremitas reformados, passa ser Sol vestido de negro: Sol niger tanguam saccus cilicinus; & sobre grande Pay, & Patriarcha,

passa a ser grande Principe: Magnus Princeps.

Onde se vè bem o Principado de Agostinho, he lá nessa Corte Celestial, em que está Agostinho collocado acima dos mayores Santos da Igreja. Teve Tayao Bispo de Saragoça, estando em Roma, hua visao, em que fallando com S. Gregorio Magno, lhe perguntou, que lugar tinha no Ceo Agostinho. E a reposta que lhe deu o grande Pontifice, foy esta: Beatum Augustinum virum excellentissimum, de quo que-vorag. ris, altior à nobis continet locus. Tem entendido, que Agos- Serm.4 tinho no Ceo, he taô grande Senhor, & taô grande Principe, de Auque o seu lugar he mais alto do que o lugar de todos nos os gust. que estamos na Bemaventurança. Agostinho he Confessor,& no Ceo o seu lugar he mais alto que o lugar dos Confessores: Altior locus. Agostinho he Pontifice, & no Ceo o seu lugar he mais alto que o dos Pontifices: Altior locus. Agostinho he Doutor, & no Ceo o seu lugar he mais alto que o dos Doutores: Altior locus. Agostinho he Patriarcha, & no Ceo o seu lugar ainda he mais alto que o dos Patriarchas: Altior locus. Em fim (dizia S. Gregorio) no Ceo todos nos estamos abaixo de Agostinho, & Agostinho està acima de todos nos:

26

em

-lo

eus

po-

s fi-

100

nes-

tem

do

ate

do

nti-

Me-

rum

mor

pre

um:

lços

por-

stao

h fi-

cra-

mo-

ar se

nti-

igu-

na de

Erc-

Ago-

idos

,co-

seph

is as

bras

Augustinum virum excellentissimum altior à nobis continet

locus. E qual será esse lugar tao sublime, tao alto, & levantado, que Agostinho tem no Ceo? Sabem que lugar? O lugar perto do trono da Santissima Trindade, onde a Santissima Trindade se está revendo em Agostinho, & Agostinho se está revendo na Santissima Trindade. A Trindade revese em Agostinho, porque he a sua imagem, como lhe chama Ambrosio Corano: Augustinus imago Trinitatis. Revese Agostinho na Trindade, porque a Trindade he o seu espelho. Neste espelho está vendo Agostinho as causas, que teve a Santissima Trindade para mandar por hum Anjo arrancarlhe o coração depois de morto; & as causas, que tem o seu coração, para depois de estar separado do corpo morto de Agostinho, bulir, palpitar, & moverse todas as vezes, que se falla no Mysterio da Santissima Trindade. E se he certo, como he, que onde temos o nosso thesouro, ahi temos o nosso coração: Ubiest the saurus tuus, ibi & cor tuum; parece, que othesouro da Trindade he o coração de Agostinho, & o thesouro do coração de Agostinho he a Santissima Trindade. E porque a Santissima Trindade vio o puro, & o fino daquelle coração, por isso o reservou para si, conservando o tão fresco como se

Ese o coração daquelle, que he Rey, & daquelle, que he Prov. 21 Principe, està posto nas mãos de Deos: Cor Regis in manu Domini: vindose Deos pòr no coração de Agostinho, que ha de ser Agostinho, senão o mayor de todos os Reys, senão o mayor de todos os Principes, não só dos que são Principes cá na terra, senão tambem dos que são Principes lá no Ceo, ou lá nesse Reyno Celestial: Magnus vocabitur in Regno Celorum: Magnus, idest, Magnus Princeps?

Luck

12.

Este sois meu Agostinho soberano, este sois meu Aurelio divino. Como Agostinho avultais entre os Celestiaes Cortesas com aquelle excesso, com que avultas os Augustos entre os Monarchas da terra. Como Aurelio avultais

entre

27 entre os mais Santos com aquelle excesso, com que avulta o ouro entre os mais metaes, o Sol entre os mais Planetas. Perdoay nao sobir mais de ponto neste vosso Principado, que como he Principado de Sol, quanto mais se querem penetrar os vossos rayos, tanto mais se não sabe atinar com as vossas luzes. Ja que sois Sol, & Sol vestido de hum saco negro: Sol niger tanquam saccus cilicinus, lembrayvos de todos os vossos filhos, que andao metidos neste sacco, imitando em tudo as vossas grandes virtudes. Ja que sois Sol, que reformastes ao mundo, lembraivos dos vossos Reformados Ja que sois Sol Gigante, nao haja a quem nao communiqueis o calor de vossa virtude, & santidade: Nec est qui se abscondat à calore: psal. 18. para que todos nos, reconhecendo o quanto vos devemos, levantemos as vozes, & digamos: Agostinho he grande Principe: Magnus Princeps Augustinus.

> Faculdade de Filosofia LAUS DEO. Biblioteca Central



27 pao

1et ta gar

ma stá Aro-

Aies-

tis--03 ıõ,

no, ly-

luc aő:

heuro

que aō, ose

ehe anu

eha ão pes

leo, Ca-

ireiaes

gutais

do Parriancia Santrofinista medition of the cares considered by the parties Taispess out to be a serious siem as quas ours dony man politicing is all property of the sold frameworking as the feet of the pado de Sol, empresson at supplied and the Now as moon and in the low of the mount source record ser anna em lacente colocarmon le militario de la se the file os , our andao meridos nefte face ; imirando sintente ten Andrew Sales Guardes win ados Ja que los Solignes establishes ready natural superficiency so the workers of the superficient oh so avo a vusinemento den insus existione ponesti de cina due todos nos a recenheranda aquama que con selos sub anio to ill ahome an conflog to property boles and selection and Same In Summer Prince by Anguanthy and Samuel and Samuel Faceddade de Filosoffa Ciências e Letras-DECEMBED EO.

# TERCEIRO SERMANI

DO GRANDE PRINCIPE

# AGOSTINHO,

tao Principe como o Feniz,

PREGADO

No mesmo Hospicio dos seus Eremitas Descalços da Bahia.

Pelo Muito Reverendo Padre Mestre

O DOUTOR Fr. RUPERTO DE JESUS, Lente Jubilado em Theologia, Qualificador, & Revedor do S. Officio, Monge do Patriarcha S. Bento da Provincia do Brasil.

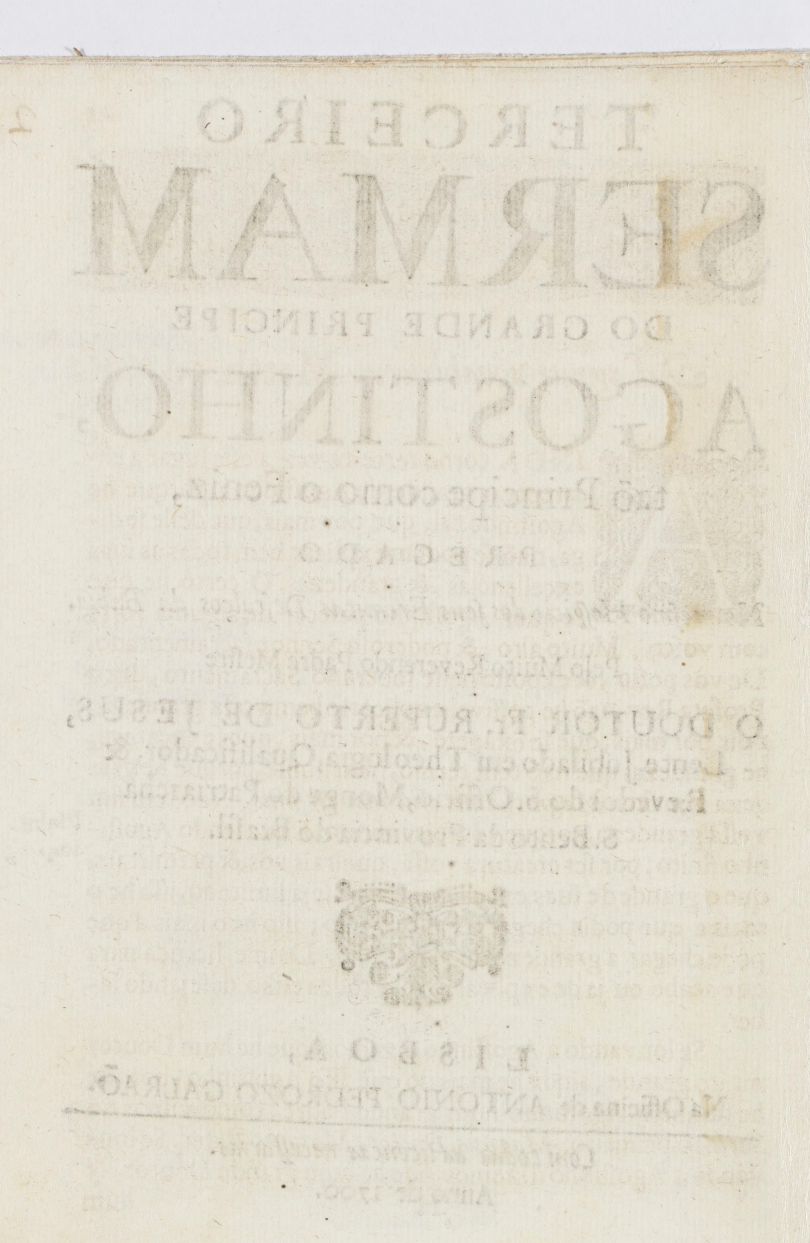


LISBOA,

Na Officina de ANTONIO PEDROZO GALRAO.

Com todas as licenças necessarias.

Anno de 1700.





Magnus vocabitur. Matth, 5 sibiloteca Central

INDA torno terceira vez a este lugar a encarecer o grande de Agostinho; porque he Agostinho tal, que por mais, que delle se diga, não se podem explicar bem todas as suas excellencias, & grandezas. O certo he que se quer Agostinho parecer de alguma sorte

fe quer Agostinho parecer de alguma sorte com vosco, Muito alto, & poderoso Senhor sacramentado. De vòs posto, & exposto nesse soberano Sacramento, dizo Profeta Rey, na o he possivel explicarse bem vossa grandeza; pois por mais, que se exagere, & por mais, que se encareça, he grandeza, que na o tem termo, nem limite, porque he gradeza sem sim: Magnitudinis ejus non est sinis. Na o tem sim vossa grandeza, porque vòs sois infinito. E que sendo Agostinho sinito, por ser creatura vossa, que irais vòs, & permittais, que o grande de suas excellencias na o seja limitado, isso he o mais a que podia chegar o vosso affecto; isto he o mais a que pòde chegar a grandeza de Agostinho. Daime licença para que acabe eu ja de explicar o que todos estão desejando saber.

Se louvando a Agostinho dizemos, que he hum Doutor muito grande, ainda he mais do que isso Agostinho, porque he tambem Agostinho hum grande Padre, como vimos no Sermao primeiro: Magnus Dostor, Magnus Pater. Se louvando a Agostinho dizemos que he hum grande Doutor, &

Sermao

hum grande Padre, ainda he mais do que isso Agostinho, porque he tambem hum grande Principe, como vimos no Sermao, que atraz nos fica, fundados na exposição do nosso A Lapide: Magnus Princeps. Se o queremos souvar como Principe, ninguem sabe atinar no em que consiste o seu Principado. A hus parece huma cousa, & a outros outra. Eu por nao deixar de dar tambem minha sentença, & meu parecer neste caso, disse aqui o anno passado, que o Principado de Agostinho consistia em ser Agostinho Sol, & em ser Agostinho Feniz. Sol, porque Sol de toda a Igreja; Feniz, porque F. niz de Africa. E como entao não tive mais tempo, que para mostrar a Agostinho tao Principe como o Sol, agora venho a ver se posso encarecer bem o Principado de Agostinho como Feniz.

Duas cousas entre outras muitas temo Feniz bem noraveis; a primeira he o abrazarse em chammas sagradas, & divinas. A segunda he renascer como de novo nessas mesmas chammas, em que se abraza; & sendo sempre o mesmo, sahir muito melhor do que era. Ouçamos a Sao Zeno Veronense

fallando desta Avetao unica, & tao fora da natureza das ou-Veron. tras Aves: Phænix avis illa pretiosa sacris ignibus libentissi-

me concrematur. Illi favillæ nutrices:: Denique post monumentum non umbra, sed Phænix; non alia, sed quamvis melior alia, tamen prior ipsa. Que se abraze a Ave Feniz em chammas, & lavaredas sagradas, o esta o dizendo as palavras: Sacris ignibus concrematur. Que dessas mesmas chammas, em que se abraza, torne a sahir, & a renascer muito melhor do que era, sendo sempre o mesmo Feniz, o esta o dando a entender as palavras, que se seguem: Illi favillæ nutrices: Post monumentum non alia, sed quanvis melior alia, tamen prior ipsa. Por Feniz de Africa he Agostinho de todos reconhecido, & venerado, & como tal não lhe podem faltar estas excellen-

cias do Feniz. Easim como Fenizo veremos hoje abrazandose nas chammas do amor divino, & de se abrazar nestas sa-

gradas

ALap.

ibidem.

gradas chammas, o veremos tambem como outro Agostinho renascido, ou como outro melhor Agostinho. Por isso Feniz Principe, ou por issotao Principe como o Feniz: Magnus vocabitur: Magnus Princeps. Tenho proposto o assumpto; se he, ou não com novidade, fique à consideração dos Censores, em quanto eu me vou dispondo para os discursos, para o que não me falta mais, que me não falte a graça. E se esta se alcança por intercessa de Maria Santissima, digamos todos Ave Maria.

#### 

#### Magnus vocabitur.

Poy Feniztao singular Santo Agostinho, que chegou a tera singularidade de grande Feniz: Magnus vocabitur, & a excellencia de Feniz Principe: Magnus Princeps, porque ninguem como elle (fallando sempre com aquella exceiçao, que quer a Igreja) porque ninguem como Agostinho parece se soube abrazar tanto nos incendios do amor divino. E para começarmos a ver o quanto nestes incendios divinos se abrazou o nosso Feniz, ouçamos da sua boca atè onde chegárao os excessos do seu amor. Fallava Agostinho com Deos no livro das suas Confissoes, & todo prezado de amante assim August. dizia: Que nescio sou meu Deos, pois nao acerto a amarvos! lib. Có-(Tudo o que aqui se diz vay traduzido de latim em lingoa- fes. gempara melhor intelligencia dos ouvintes.) Duas cousas reconheço no meu fraco talento, a minha muita indignidade, & a minha muita ignorancia. Como indigno, se me nega a alta prenda do vosso amor; como ignorante, se me esconde o motivo de vos amar. Os Bemaventurados amao necessariamente a Deos, nao tanto porque o vem, como porque o vem, & o conhecem; & assim vem a ser necessidade no amor, o que no entendimento he visao. Se como a indigno se me nega a vossa vista, permittime ao menos H ij

30

30 DAD

cr-No mo 1nor

or-

cer de fli-

que pa-

venho

no-, & mas ahir

ense ou-

tisimume-

em rras: mas,

ordo iten-

moor ip-

cido llen-

zanis sa-

adas

o vosso conhecimento, para compensar a infelicidade de nao vervos com a doçura de amarvos. Como eu vos chegue a amar, ainda que vos não chegue a ver, desempenharey com a obrigação de amarvos, a indignidade de não merecer o vervos. Guarday Senhor para os benemeritos a vossa visão; que a ser prescindivel, ou o poderse prescindir o amar do ver, vivera eu em vossa companhia mais contente com amarvos, a não vervos, do que podera viver com vervos, a não amarvos. Oh que sino, a requintado esteve Agostinho neste modo de encarecer o seu amor! nem ninguem se atrevera a proferir semelhante encarecimento, menos que não fosse Agostinho.

Segundo a verdadeira Theologia, ninguem vè a Deos na gloria, que o nao ame sobre modo. Mas se possivel sora prescindirse o amar a Deos do ver a Deos, Agostinho por nao deixar de amar, antes escolhèra o nao ver. Menos contente estaria se vira, & nao amára; mais contente, se amára, & nao vira. E quando nada, nisto que desejava Agostinho, vinha a exceder à sineza dos mesmos Anjos. Toda a sineza dos Anjos he hua ancia, & hu desejo de estarem sempre vendo a Deos là nessa Bemaventurança: In quem desiderant Antepist, geli prospicere. Toda a sineza de Agostinho era o estar sem-

Petr. pre amando a Deos. Os Anjos como tao grandes Theologos cap.10. desejão ver para amar, porque sabem que o amar nasce necessariamente do ver. Agostinho como inventor de outra nova Theologia, & de outra melhor arte amandi, prescindia entre o amar, & o ver, contentandose mais com estar amando, & não vendo, do que vendo, & não amando. Os Anjos desjão ver para amar: Desi derant prospicere; Agostinho deseja amar, ainda que seja sem ver; por isso seu amor, amor mais que de Anjo; por isso amor, que se quer parecer muito com o amor dos Serasins.

Escreve o Profeta Isaias vira a Deos posto no alto, & le-Isaias 6. vantado trono de sua gloria: Vidi Dominum sedentem super

31

solium excelsum, & elevatum; a quem assistiao, & serviao os Espiritos da mais superior Gerarquia, quaes são os Seraphins: Seraphim stabant: mas de que sorte assistiao a Deos estes Serafins de Itaias? Ouçamos ao mesmo Profeta: Seraphim stabant: sex alæ uni, sex alæ alteri; duabus velabant faciem ejus, duabus velabant pedes ejus, & duabus volabant. Cada hum daquelles Serafins tinha seis azas; com duas cobriao, & vendavao a face de Deos, com outras duas lhe encobriao os pes: Duabus velabant faciem ejus, duabus velabant pedes, & com as outras duas voavão sobre modo: Duabus volabant. Estas taes azas com que voavão, certamente erao azas do amor, pois no peito he que se formavão; & do peito, & do coração he que sahião, como centro, & officina do amor. E nisso mesmo he que está agora toda a duvida. Se Deos não apparecia, porque estava encuberto da cabeça atè os pes; se os Serafins de algua sorte parece que o não vião, porque davao com os olhos nas cortinas das pennas entrepostas, como podia o voar tanto as azas do seu amor? ou como podia o seu amor ter azas, que tanto se remontassem nas finezas, & nos excessos amorosos? Podia, porque era amor de Serafins: Seraphim Habant. Eo amor dos Serafins he amor de taes requintes, que tendo sempre por objecto o mesmo Deos, quando algua vez faz, que o nao ve por estar encuberto, & metido debaixo dos volantes das azas, entao parece voa mais com as suas pennas. Quando os Serafins, no nosso parecer, mais encobrem a Deos para o naô verem, entao sao mais sobidos os seus voos para o amarem: Velabant, Volabant.

Ver a Deos na Bemaventurança para o amar, isso he amor de Anjos: In quem desider ant Angeli prospicere. Amar a Deos na gloria sem o ver por encuberto, isso sim he amor de Serasins: Seraphim stabant. Logo sendo o amor de Agostinho amor de quem se contentava, estando na gloria, antes amar a Deos, do que velo (feita aquella supposição, ou pre-

60

cisao impossivel) vinha a ser amor como o amor dos Serafins, & como tal excedia ao amor dos mesmos Anjos. Os Anjos amao muito a Deos, como aquelles, que sempre se estão revendo na sua face: Angeli semper vident faciem Patris. Mas os Serafins ainda o amao muito mais, porque o seu ser,

Matth. & a sua essencia he o abrazaremse nos incendios do amor divino: Seraphim incendium amoris. E levados destes amoro-18. sos incendios, derao na traça de encobrirem a Deos com as suas azas para muito mais o amarem: derao na traça de o velarem com as cortinas das suas pennas, para voarem mais com as azas do seu affecto: Velabant, volabant. Os Serafins forao neste particular os Mestres de Agostinho; & Agostinho dos Serafins he, que aprendeo o amar sempre a Deos, ainda que fosse nao gozando da sua vista. Dos Serafins he que aprendeo o abrazarse sempre em incendios amorosos, ainda quando Deos mais velado, & escondido: Seraphim incendin amoris. Nem podia Agostinho deixar de ser hua chamma ardente de fogo, se tinha o fogo dos Serafins, que o incitava, & o accendia; que isso mesmo succede tambem a aquelle pao consagrado do Divinissimo Sacramento do Altar. Ao pao

> manducavit homo, diz o Profeta Isaias, o vira como huma braza de fogo tirada do Altar: In manu ejus calculus, quem forcipe tulerat de Altari. Pois se he braza, como he pao? & se

ibidem. he pao, como pode ter a razao de braza? Tudo he, & tudo pode ser conforme as mãos, em que anda, & conforme as mãos, em que está. Se está nas mãos dos Anjos, he pao: Panem Angelorum. E se está nas mãos dos Serafins, he braza;& isso he o que vio Isaias. Quando Isaias vio ao Sacramento do Altar, vio-o posto nas mãos de hu dos Serafins do trono: Volavit adme unus de Seraphim, er in manu ejus calculus,

consagrado, a quem todos veneramos debaixo daquelles ne-

vados accidentes por pao dos Anjos: Panem Angelorum

quem forcipe tulerat de Altari. E como o Seraphim he todo incendios: Seraphim incendium, accendeo, & inflamou ao

Isaias

Sacramento de maneira, que de pao o tornou todo hua braza viva de fogo: Hic est panis: (alculus, quem forcipe tule-

rat de Altari.

Isto que sez este Serasim ao pao do Sacramento, si zerao tambem (no meu entender) os Serafins a Agostinho, por se meter Agostinho nas suas mãos, querendo no amor imitalos. Fizerao-no de Agostinho Feniz, & foy o mesmo, que fazerem-no arder, & abrazarie em chammas do amor sagrado: Phænix sacris ignibus concrematur. Ou foi o mesmo, que fazerem-no Serafim, porque Feniz, & Serafim quasi vem a ser o mesmo pelos ardores, & incendios. O proprio dos Serafins he arder, & mais arder: Seraphim incendium. O proprio do Fenizhe queimarse, & mais queimarse: Phænix sacrus ignibus concrematur. Com que parece, quasi tanto vem a ser chamar a Agostinho Feniz, como chamarlhe Serasim, porque quer como Serafim, quer como Feniz, sempre he Agostinho abrazado em fagradas chammas: Sacris ignibus concrematur. Pois pergunto: E Agostinho nao podia amar a Deos sem os calores de Feniz, & sem os incendios de Serasim? Sim podia; mas entao nao fora Agostinho Agostinho, nem chegára o seu amor a ser tao raro, & tão unico como he o mesmo Feniz. Amou inslamado em incendios, porque os incendios no amor são o melhor ostensivo dos seus quilates. Tatos erão es quilates do amor do Esposo dos Cantares, que chegou elle mesmo a confessar não haviao perolas, nem joyas da me-Ihor sustancia, que com elle se igualassem: Si dederit homo Cant. 8. omnem substantiam domus sua pro dilettione, quasi nibil despiciet eam. Eassim era be que fosse; por q o amor do Esposo era amor de muito fogo, & de muitas chamas, & incendios: Lampades ejus, lampades ignis at que flammarum. Eas chammas, as lavaredas, o fogo, os ardores, & os incendios são o melhor ostensivo dos quilates do amor; mostrao que o amor quanto mais afogueado, entao he amor mais sobido; & os quilates mais sobidos de todas as outras sustancias, ou de ou-

32 DAD

Ce

lo

15

1-

0

0:

s,

ol

10

132

ro, ou de prata, ou de perolas, ou de pedras, em sua comparação, ficao como se para nada prestassem; ficao como abatidos, & desprezados: Si dederit omnem substantiam pro dile-

Etione, quasi nibil despiciet eam.

Os incendios são os que qualifica ao amor, & qualificao-no de maneira, que o amor sem incendios, he amor com notas de remisso; & o amor todo em sogo ateado, he amor com creditos de vehemente. Entre as pessoas Divinas a que tem por essencia, & por formalidade da sua processão o ser amor, he a Pessoa do Espirito Santo. Descendo pois este soberano amor no principio do universo a darse a conhecer ao

Genes. mundo, na ograngeou mais, que creditos de amor, que andava de hua parte para a outra: Spiritus Domini ferebatur. E

descendo (depois de Christo bem nosso sobir ao Ceo) sobre Act, 2. os Apostolos: Sedit supra singulos eorum, diz o Texto Sagrado grangeára creditos de amor muy vehemente: Faitus est sonus tanquam advenientis spiritus vehementis. E que razao haverá para que em hua parte fosse o Espirito Santo amor que só se movia: Ferebatur; & em outra amor de tanta vehemencia? Porque em hua parte era amor tao sem incendios, que estava metido dentro da agua: Spiritus Dominiferebatur super aquas. Em outra era amortao inslamado, que estava acompanhado de chammas, & lavaredas de fogo: Apparuerunt dispertitæ linguæ tanquam ignis. E o amor sem incendios não he amor de tantas ventages, como he o amor em chammas abrazado. Hum he amor tao froxo, & tao remisso, como he a mesma agua: Ferebatur super aquas. Outro he tao vivo, & tao vehemente, como he o mesmo fogo: Tanquam ignis. Isto conhecendo Agostinho, abrazavase como Feniz, para se aventajar como amante; ardia como amante, para se remontar como Feniz: Phanix sacris ignibus concrematur.

O Feniz quando se quer abrazar, ajunta com os pês a lenha, accende com as azas o sogo; não olha porêm para as chammas, por senão ver queymar, ou por não ver com seus

olhos as brazas, em que se queyma, & os fogos em que se abraza. Da mesma sorte Agostinho, quando mais abrazado nas chammas do amor divino, entao queria arder, sem ver por algum espaço de tempo o objecto, que o movia àquelle excesso. O objecto do amor de Agostinho era só Deos, & sendo assim, nao vendo Agostinho a Deos, como poderia amar be a Deos Agostinho? Ora sim podia, reguladose o amor pelo crer. Perguntase quem faz mais, se o que ve a Deos, & cre nelle, ou se o que crè em Deos sem o ver? E o mesmo Christo resolve, que os que crem em Deos sem o verem, esses são os que mais fazem. Creo S. Thomè em Christo confessando que era seu Deos, & seu Senhor: Dominus meus, & Deus meus. E Joan. Christo logo alli declarou, que o crer de Thomè nao tinha 20. que fazer com o crer de outros muitos. E sabida a causa, vinha a ser, que Thomè creo porque vio: Quia vidisti me Thoma, credidisti. E outros muitos crerao sem verem: Non viderunt, & crediderunt. Por isso a respeito de Thomè se haviao com aquelle excesso, com que se hao os Bemaventurados a respeito dos viadores: Beati qui non viderunt, & crediderunt. Os que crem porque vem, nao passao da esfera de Thomè: Quia vidistime I homa. Os que crem sem verem, sobemate a esfera de Beatos: Beati qui non viderunt, & crediderunt. Isto que succede no crer, succede tambem no amar. Amara Deos porque se ve, não deixa de ser fineza grande; amar porèm a Deos sem o ter á vista, essa he a mayor fine-Za.

Onde vos parece se requintaria, & refinaria mais o amor da Magdalena; em casa do Fariseo, ou em casa de Lazaro seu irmão? Não falta quem diga, tão sino soy em hua parte, como em outra, porque em ambas ouve o gasto dos aromas, & unguentos preciosos. Em casa do Fariseo, diz S. Lucas: Mulier attulit alabastrum unguenti. Em casa de Lazaro, diz S. Luca? João: Maria accepit libram unguenti. Em ambas as casas sez Joan. João: Maria accepit libram unguenti. Em ambas as casas sez Joan. João: Maria accepit libram unguenti. Em ambas as casas sez Joan.

•

08

Sermao 64 os pès de Christo: Extersit pedes ejus capillis suis, quando em casa de Lazaro: Capillis capitis suiter gebat, quando em casa do Fariseo. E com ser isto assim, o mesmo Christo declarou o amor da Magdalena por mais fino em casa do Farisco, do que em casa de Lazaro; porque nao chegou a dizer em casa de Lazaro do amor da Magdalena, o que disse em casa do Fariseo, onde chamou ao amor da Magdalena amor de muito excesso, amor de muita fineza: Dilexit multum. E toda a fineza, & excesso esteve (se me não engano) em a Magdalena buscar a Christo em casa de Lazaro de hum modo, & em casa do Fariseo de outro. Em casa de Lazaro buscou a . Magdalena a Christo pela fronteira, & dianteira; & em casa do Farisco buscou a Christo pelas costas: Stans retro. Buscando a Magdalena a Christo pela fronteira, gozava da sua face divina; buscando a Magdalena a Christo pelas costas, nao via a face do Senhor; & amar a Magdalena a Christo vendo, & gozando da sua face, & da sua vista, não deixou de ser fineza grande; mas amalo, & obsequialo sem lhe ver o seu soberano rosto: Stans retro; essa foy a mayor fineza do amon da Magdalena; por isso amor de muitos mais extremos, & excessos, do que nenhum outro amor: Quoniam dilexit mul-

Ao amor da Encarnação chamou S. João amor fingel-10: Sic Deus dilexit mundum, ut Filium Juum Unigenitum daret. E ao amor do Sacramento chama o mesmo Sao João amor dobrado: Cum dilexisset, dilexit. Porque como tao amante conhecia muito bem o Evangelista em que consistiao os requintes do amor. Na Encarnação queria Deos amassemos a seu Unigenito Filho, porque o viamos com nossos

tum:: Stans retro.

olhos: Verbum carofactum est, & vidimus gloriam ejus. E no Sacramento quer Christo o amemos, sem que o possa perceber a nossa vista: Quod non capis, quod non vides. Por isso Ex feamor do Sacramento he amor de mais extremos, do que he o quent. amor da Encarnação. Este he amor em amor: Suc dilexit. Millæ.

Joan.3. Joan. 33.

Aquel-

3 - 34

Aquelle outro he amor com duplicadas finezas: Cum dilexiffet, dilexit. E como Santo Agostinho estava percebendo as sinezas do amor de Christo no Sacramento, & as sinezas do amor da Magdalena em casa do Fariseo, para se mostrar mais sino, desejava tambem (se fosse possivel) estando na gloria, amar a Deos sem ver a Deos. Queria abrazarse nas chammas do amor divino, sem olhar para essas chammas, como faz o Feniz quando em sogos sagrados se aviventa: Sacris

ignibus concrematur.

Ainda atè aqui na o tenho encarecido bem o quanto se abrazou o Feniz de Agostinho nas chammas sagradas, & divinas. Daime attenção, que agora he que quero mostrar os seus mayores incendios. Bem sabido he, & ponderado de Pelbermuitos, & graves Autores, que como a S. Pedro, tres vezes eus, Veperguntou tambem o Senhor a Santo Agostinho se o amava; ga, Ma-& cada vez foy Santo Agostinho requintando mais o seu a-cedo, mor. Todas as perguntas erao por este estylo: Augustine di-Sanct. ligus me? Amasme Agostinho? E Santo Agostinho responde o Fracisda primeira vez o mesmo, que S. Pedro havia respondido: cus de Etiam Domine, tu scis quia amo te. Bem sabeis vos (Senhor) Sales lib.5. de o quanto eu vos amo, & me emprego no vosso amor. Tor- amore noulhe Christo a fazer segunda vez a mesma pergunta, & Dei aqui respondeo Agostinho o que nao respondeo S. Pedro, & cap. 6. foy a reposta desta sorte. Se os meus ossos fossem lampadas, & o meu sangue fosse balsamo, & oleo precioso, sem duvida todo eu fora hua chamma ardente do vosso amor. Se todas as veas do meu corpo, & todos quantos nervos em mim se achao forao desfeitos em cordas, em cordeis, & em cadeas muy sutis, & delicadas, com todas me atara, & me prendera com volco para nunca mais estar fóra da vossa companhia. Grande encarecimento na verdade, & tal, que o não chegou a fazer S. Pedro perguntandolhe Christo o mesmo, que a Agostinho Sao. Pedro respondeo mais frio, porque era todo pedra: Iues Petrus, super hanc petram. Santo Agostinho respondeo

deo mais inflammado, porque era todo fogo, ou porque eftava todo afogueado; assim she chama hum seu muito grande devoto: Augustinus totus ignitus. E como a pedra tem
em si muita frialdade, & o fogo tem em si muita quentura,
por isso as repostas de Agostinho era o de mais requintes, que
de Aug. as repostas de Sa o Pedro. Christo perguntava a S. Pedro se
o amava, para ouvir os seus ditos; & fazia a mesma pergunta
a Agostinho, para ouvir os seus excessos. E para os ouvir por
hua vez, sez terceira pergunta a Agostinho, & Agostinho she
respondeo de sorte, que na o quiz mais Deos apuralo em per-

guntas.

E qual vos parece seria a reposta de Agostinho perguntandolhe Deos terceira vez se o amava? Foy o que ouvireis agora. Senhor, se eu fora Deos, & vos foreis Agostinho, amovos tanto, que escolhera eu entaõo ser Agostinho, só para que vos passasseis a ser Deos. Foyse o amor de Agostinho nessa occasia o intendendo de maneira com as perguntas de Christo, que o fez responder como homem, que não estava ja em si, nem sabia ja o que dizia. Respondeo como delirante com a febre, & com os calores do amor; não sendo esta a vez primeira, que o amor divino fez delirar aos amantes por razao do extasi em que os poem, & os priva de outro qualquer Diony-discurso. Por isso São Dionysio Areopagita lhe chama amor sus de extatico: Amor divinus est extaticus. Por extatico sez delirar tanto a Esposa, ou a Alma Santa dos Cantares, que quan-Nomin. do havia pedir alivio para os incendios, pedia flores, & frutas para as chammas: Fulcite me floribus: stipate me malis, quia amore langueo. Por extatico fez delirar tanto a Sao Pe-Cant.2, dro no Cenaculo, que affirma o mesmo Santo Agostinho, que Augus. sem reparar no acto do lavapès em que estava, se levantára, Serm.8. & começàra a correr pela casa dando vozes, & fazendo exad fra- clamações como homem insensato: Petrus velut insensatus tres in per coenaculum cucurrit, & exclamavit. Que muito logo, crem. que o mesmo amor divino por extatico, fizesse tambem delirar

lirar a Agostinho da sorte, que delirou. Delirio grande soy considerarse Agostinho Deos, não sendo mais que Agostinho. Delirio grande foy considerar podia Deos ser Agostinho, quando nunca podia deixar de ser Deos. Delirio grande foy considerar, que sendo Agostinho Deos, & Deos sendo Agostinho, podesse haver commutação de parte a parte; podesse Deos commutarse em Agostinho, podesse Agostinho

commutarse no mesmo Deos.

Todos estes delirios erao huas finezas impossiveis, & nessas impossibilidades he que estivera os requintes do amor de Agostinho; porque chegou a ser tao temerario, que desejava dar mais a Deos do que Deos lhe podia dar a elle. Deos com todo o seu poder não podia dar divindade a Agostinho, nem fazello huma das pessoas divinas; & o amor de Agostinho atreveose a dizer, daria a sua divindade a Deos (dado, & nao concedido, que Deos fosse Agostinho, & Agostinho fosse Deos). E como não pode chegar todo o divino poder ao que se atreveo a chegar Agostinho com seu amor, por isso amor de Agostinho nestas impossibilidades he que descobrio os seus requintes, & finezas. E a mayor das finezas impossiveis, que eu acho de Agostinho, foy desejar dar Agostinho a Deos mais do que Deos se dá a si mesmo. Deos Padre communica a sua divindade ao Verbo Divino seu Filho, mas sempre se fica com essa mesma divindade. O Pay, & o Filho communica o a sua divindade ao Espirito Santo seu Espirado, mas sempre retendo cm si a razão de Deos; sem deixarem nunca de ser o mesmo Deos entre si communicao o ser divino: Agostinho porèm queria communicar a sua divindade perdendoa, queria nao ser Deos, para que outrem o fosse. E como esse outro a quem Agostinho queria dar a sua divindade perdendo-a, & nao a retendo mais em si, era Deos; na supposição que fosse Agostinho, vinha Agostinho dar a Deos mais do que Deos se dá a si mesmo quando ás Divinas pessoas se communica. Deyxemos o que Deos se dá a si mes-

I iij

mo

mo adintra, que não he para todos, nem todos percebem bem aqui os excessos, & finezas do amor de Agostinho; apuremos este amor com o amor do que Deos nos deu a nos adextra, & entenderse-ha melhor até onde Agostinho intentava

chegar com as finezas do seu amor.

Tao grande foy o amor, que teve Deos ao mundo, que affirma S. João não podia chegar a fazer mais, pois chegou a dar ao mundo ao seu mesmo Filho Unigenito: Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum Unigenitum daret. Deos não tem mais que a hum Filho unico, qual he o Verbo Divino; & chegar a dar ao mundo este seu Filho, he o mais a que podia chegar o seu amor ; porque amor assim, nunca se vio outro senao este: Sic Deus dilexit. E com ser assim o tal amor; o amor de Agostinho nas suas finezas impossiveis ainda intentava passar a mais; porque intentava uzar com Deos dandolhe a sua divindade presumida, & imaginada, o que Deos nao uzou com o mundo dandolhe ao seu Filho Unigenito. Deos de tal sorte deu ao mundo o seu Filho, que sempre o teve, & o tem comfigo, porque sempre o está gerando: Ego hodie genuite. O mundo tinha em si ao Filho de Deos, que o mesmo Deos lho havia dado; mas como este Filho he o Verbo, & a palavra do Pay, nem o Pay estava sem o seu Verbo, não Verbo estava sem o seu Pay. O Pay dava ao mudo ao seu Filho, & o Filho não se apartava do Pay. O amor porede Agostinho intentava dar a Deos a sua divindade, apartandose essa divindade de Agostinho. Intentava, q sendo Agostinho Deos, deixasse de o ser, para que Deos, na consideração que era Agostinho, lograsse aquella sua divindade. Por isso amor sem competencia, por isso fineza sem igual, por isso excesso sem semelhante; com que bem podemos dizer, que se assim amou Deos ao mundo, muito mais que assim, parece, queria, & intentava amar Agostinho a Deos: Sic dilexit.

Por amar Agostinho assim a Deos, que resultaria a Agostinho? Resultoulhe sicar outro Agostinho renascido como

Fe-

36

69 Feniz, & como Feniz renascer outro melhor Agostinho: 11lifavilla nutrices: Phanix avis melior alia. Aquelles amorosos incendios em que Agostinho se abrazava como Feniz, todos erao em ordem a que elle ficasse abatido, & Deos ficasse exaltado; todos erao em ordem a que Deos sempre fosse o Senhor, & elle fosse seu servo; todos erao em ordem a que Agostinho sempre fosse menos que Deos, & Deos sosse sempre mais que Agosunho; & isto mesmo lhe grangeou o ser outro melhor Agostinho do que era. Atè alli nao era mais que Agostinho em Agostinho; abrazouse nas chammas do seu muito amor, desfazendo em si para sicar Deos mais engrandecido, & passou a ser Agostinho com outros privilegios mais endeosados. Quando a alma de Jonathas se unio, & conglutinou à alma de David: Anima Jonathæ conglutina-1. Reg. ta est animæ David, he certo, que sicou Jonathas outro di- cap. 18. verso do que era. Atè alli era só Jonathas, depois passou a ser Jonathas, & David juntamente, por terem as almas tao unidas, que não parecia mais que hua mesma alma. Ate alli tinha só os privilegios de Jonathas; depois passou a ter tambem os privilegios, & as regalias de David, porque foy de David tao fino amante Jonathas, que o obrigou o seu amor a que se ficasse menos, sendo mais, para que David sobisse a ser mais, quando a seu respeito era muito menos. Jonathas era senhor, David reputavase por servo: David entrava na conta dos vassallos; Jonathas entrava na conta dos Principes; & abaterse hum Principe, hum senhor, para que hum servo, & hum vassallo logre a sua dita, & fortuna, isso he o que o saz ser, ou parecer ainda mayor do que era. Era só hum Jonathas simplez, passou depois a ser hum composto de Jonathas, & David; & como David era ja Rey eleito por Deos, & ungido por Samuel, passou tambem Jonathas a gozar a regalia. & os privilegios de David. O abaterse Jonathas para que David fosse o que elle era, grangeou rambem o ter a alma de Jonathas os privilegios de que

36 030

1-

rs

1-

0\$

0.

30

0

00

0

-i

0-

Ma

os,

cra

cm

m

ou

, &t

0-

no

David ja gozava, por estarem aquellas almas tam unidas, & tam conglutinadas: Anima Jonatha conglutinata est anima David.

Tudo isto fezo grande amor de Jonathas para com David: Dilexit eum Jonathas. Tudo isto fez o amor excessivo de Agostinho para com Deos, porque quando se considerava Agostinho Deos, queria que Deos sendo Agostinho tivesse aquella sua divindade; por isso ficou sendo com Deos, o que Jonathas ficara sendo com David. Jonathas com David, outro Jonathas melhorado; Agostinho com Deos, outro melhor Agostinho. Agostinho sem Deos com privilegios de Augusto; Agostinho com Deos, com privilegios de divino. Agostinho o Jonathas de Deos; & Deos o David de Agostinho pela conglutinação dos affectos; & assim como Jonathas se abateo para ficar David mais engrandecido; assim se abatia Agostinho para ficar Deos mais exaltado. E se David nao se podia exaltar sem se exaltar tambem Jonathas, que com elle estava unido: Anima Jonatha conglutinata est animæ David. Estando tambem Agostinho unido com Deos, exaltandose Deos, vinha a ficar tambem exaltado Agostinho; por isso Agostinho com ventagens, por isso Agostinho com melhoras, & sempre com as melhoras, & com as ventages de Feniz depois de estar nas chammas abrazado: Illifavilla nutrices:: Phanix avis melior alia.

Estas melhoras, & ventagens do Feniz Agostinho em querer ser menos para que Deos sosse mais, não se vem tanto na união de Jonathas com David, quanto na união do Verbo com a natureza humana. Uniose o Verbo Divino à natureza humana pela união Hypostatica, & o mesmo so affirma David contemplando este soberano mysterio: Gloria, est honore coronasti eum Domine. Sendo que o mesmo se so de sobre so mesmo se so de sobre so de sobre so mesmo se sobre sobr

Psal. 8. ria, & honore coronasti eum Domine. Sendo que o mesmo. David neste mesmo lugar publica, que encarnando o Divino. Verbo sicara parecendo menos que os Anjos: Minuisti eum

pau-

37

paulo minus ab Angelis. Antes de encainar, os Anjos erao inferiores ao Verbo; encarnou, & ficou com algua diminuis ção, ou ficou tanto, quanto menos que os espiritos Angelicos: Minuistieum paulo minus ab Angelis. Logo se por encarnar ficou o Verbo parecendo inferior, & diminuto, como pela Encarnação podia grangear tanta honra, & tanta gloria? Por isso meimo; porque encarnando sendo Deos, passou a ser Deos, & homem juntamente, para que o homem pela communicação dos idiomas passasse a ser também Deos: Deus est homo; homo est Deus. E como o Verbo Divino se abateo. & se diminuìo tanto na Encarnação, que ficou parecendo menos que Anjo, para que o homem sobisse a ser mais do que era; essa foi a causa de se ver com tanta gloria, & de se coroar de honra tanta: Gloria, & honore coronasti eum Domine. Alem da honra, & da gloria, acrecenta David, ficara com hum nome admiravel: Domine Deus noster, quam admirabile est nomen tuum. E cohere, & coincide com dizer S. Paulo lhe dera Deos hum nome sobre todos os outros nomes: Donavit illi nomen super omne nomen. E porque da- AdPhiria Deos nome tam grande ao Verbo Divino encarnado? S. lip. 2. Paulo dá a entender, que porque tendo a fórma de Deos, passou a tomar a forma de servo, para que o servo passasse cambem a ser Deos: Cum informa Dei esset, semetipsum exinanivit formam servi accipiens. E exinanirse o Verbo sendo Deos, para que o homem sendo servo passasse a ser senhor, isso foy o que lhe grangeou a mayor exaltação no nosso fracomodo de entender: Propter quod & Deus exaltavit illum; isso foy o quelhe adquirio dos nomes o mayor nome: No-

men super omne nomen. Nesta exaltação do Verbo, & nesta ventagem do seu nome por se abater para ficar o homem engrandecido, se estao vendo as melhoras de Agostinho, por querer ser menos que Deos, & que Deos fosse mais do que elle; porque isto he que servio a Agostinho de grande credito, de grande gloria.

0

le

0

lo

or

1-

m

1-

lo

à

y

10

9-1

10

10

m

Sermao

& de grande honra: Gloria, & honore coronasti eum. Isto he o que sez ser a Agostinho Santo de grande nome: Nomen super omne nomen. Isto he que fez chamarse Agostinho o Feniz de Africa, que val tanto como o Feniz do amor. Feniz do amor se chama Christo no Sacramento do Altar; porque quando por razao do transito, que do mundo intentava fazer para Deos: Ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, parece tinha chegado ao fim de seus excessos: In finem dilexit; facramentouse como verdadeiro Feniz, ahi renascco de novo, erescendo mais os seus affectos, porque crescerão mais os seus desejos: Desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum. Por semelhante modo Agostinho, quanto mais chegava ao fim dos seus excessos, abrazandose como Feniz, entao como mais fino renascia, augmentandose nos extremos, & como amante finissimo Agostinho duplicava os incendios dos seus desejos amorosos: Desiderio desideravi. A multiplicação dos desejos amorosos de Christo no Sacramento o faz parecer outro mayor Sacramento: Miraculorum maximum. Em Agostinho es multiplicades desejos de seu amor o fa-

Lucæ.

Joan.

113.

ziao parecer outro mayor Agostinho: Maximum.

Grande foy Agostinho por Doutor: Magnus Dostor: Grande foy Agostinho por Padre: Magnus Pater: Grande foy Agostinho por ser tam Principe como o Sol: Magnus Princeps. Por Feniz porèm do amor, sicou sendo mayor que tudo isto. Os Serasins no Ceo são mayores, & de melhor Gerarquia que os Querubins, que as Potestades, & que os Principados. Nos Querubins estão significados os Doutos, & os Sabios; nas Potestades estão significados os Pays, & os Prelados; nos Principados estão significados os Principes; mas nem o ser Principe, nem o ser Pay, & Prelado, nem o ser Doutor, & sabio chega onde chega o ser Feniz do amor divino, como são os Serasins: Seraphim incendium amoris. Logo sendo Agostinho Serasim, porque Feniz abrazado em châmas amorosas; ou sendo Feniz, porque Serasim arden-

do em incendios soberanos, sem duvida, sobre a grandeza de Doutor, sobre a grandeza de Padre, & sobre a grandeza de Principe, & Principe tao grande como o Sol, sicou com o Principado do Feniz, & por Feniz principal, sicou sem duvida sendo outro Agostinho mayor, ou outro melhor Agostinho: Magnus vocabitur: Magnus Princeps:: Phænix avis melior ipsa.

Meu glorioso Agostinho, bem sey tenho dito muito pouco ao muito que ha que dizer das vossas grandes excellencias. Valhame com tudo nesta occasião o ser tão obediente, que foy o que me mandou hum dos mayores filhos volsos. Mandoume viesse terceira vez a este lugar a discorrer sobre oseres tam Principe como o Feniz; & como o Feniz por tao raro, & tao unico nao ha quem saiba bem dizer o que elle he; como saberia eu explicar bem o que vos sois, tendo vos de Fenizo excellente. Sò os Serafins, que vos conhecem, poderão dizer, que casta de Feniz sois. Dirao, que nao sois Feniz cà da terra, senao Feniz do Ceo. Dirao, que no Ceo fazeis o mesmo, que fazem os Serafins. Que louvais o mysterio, & o trisagio da Trindade, todo cuberto de azas: Clamabant Sanctus, Sanctus, Sanctus: Sex alæ uni, Isaiæ6. & sex alæ alteri; & voando com essas azas, vos remontais demaneira, que naô ha quem perceba bem os vossos. Voai Serasim Augusto; voai Feniz soberano, mas seja tambem levandonos atodos nessas vossas ligeiras pennas, para vermos o que agora não vemos, & para gozarmos o que vos ja gozais, nao só como o melhor Feniz de Africa, senao tambem como hum dos mayores Santos dessa Eterna Bemaventurança: Ad quam nos perducat Dominus Omnipotens. Amen.

### LAUS DEO.



## LICENÇAS.

Pôdem-se imprimir os Sermoes de que esta petição trata, & depois de impressos tornaras para se conferir, & dar licença que corras, & sem ella nas correrão. Lisboa 4. de Dezembro de 1699.

Castro. Diniz. Carneiro. Moniz.

Fr. Gonçalo do Crato.

Podem-se imprimir os Sermoes de que esta petição trata; & depois de impressos tornarão para se lhes dar licença para correrem. Lisboa 13. de Dezembro de 1699.

Fr. Pedro Bisto de Bona.

Ue se possao imprimir, vistas as licenças do Santo Ossicio, & Ordinario, & depois de impressos tornarao para le conferir, & taxar, & sem isso nao correrão. Lisboa 8. de Janeyro de 1700.

Duque P. Pereira. Oliveira.

