## SERMANI

DOS SS. APOSTOLOS

## S. SIMAO

82

## S. JUDAS,

COMPOSTO

Pelo Padre Mestre Frey Gabriel da Purificação, Monge de S. Jeronymo, & Professo do Real Convento de Belem, olim Prior do Convento de Nossa Senbora do Espinheyro na Ciadde de Evora; Lente de Theologia Moral no Convento de Belem, & segunda vez Visitador Gèral de sua Religiao.

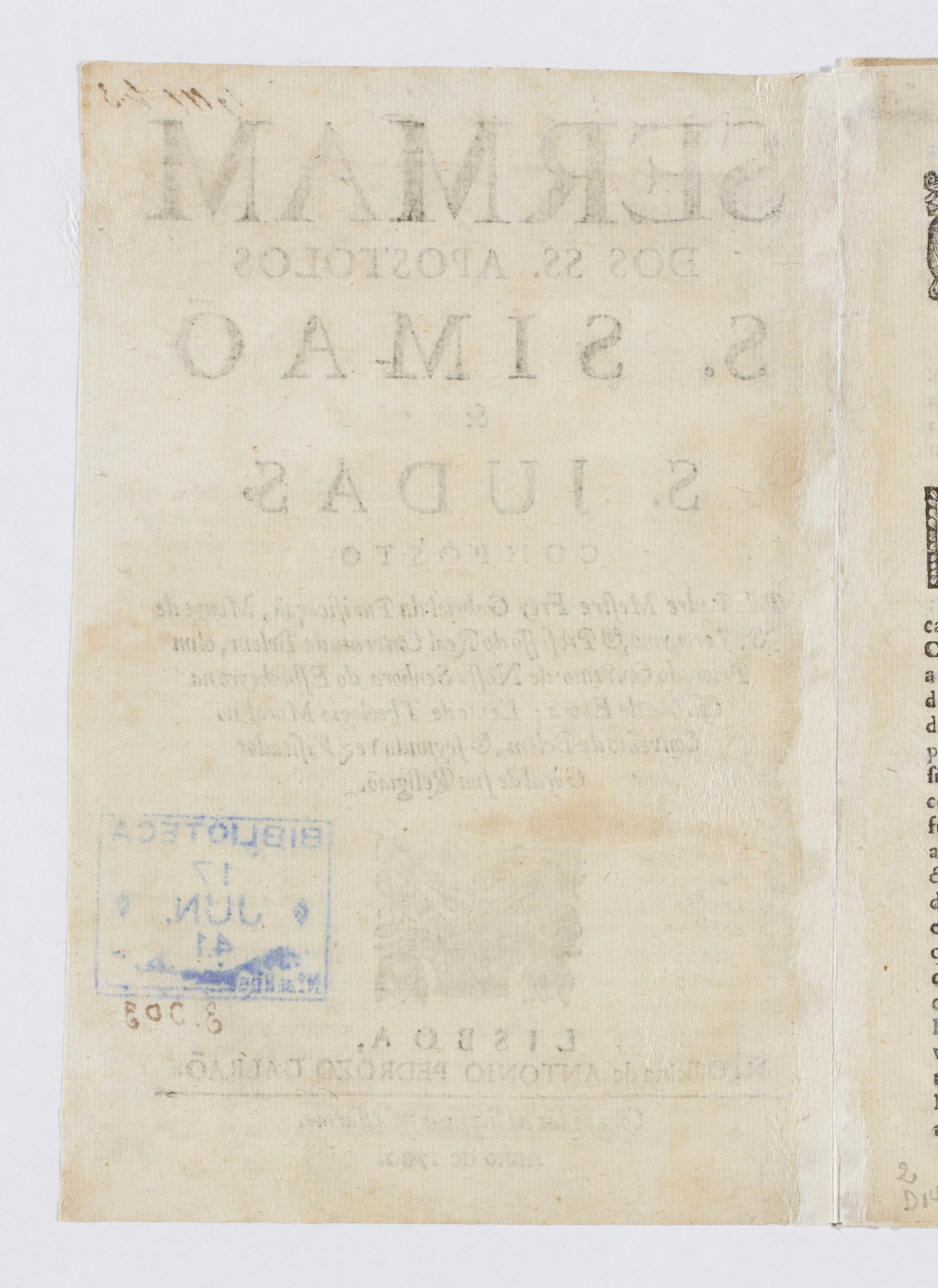




LISBOA, Na Officina de ANTONIO PEDROZO GALRAO.

Com todas as licenças necessarias.

Anno de 1700.





## Hæc mando vobis, ut diligatis invicem.

Joan. 15. Ciências e Letras

Biblioteca Central



ESTEJAMOS hoje, sieis, a dous Santos, que sora os dous diamantes mais vistosos, que adornára a Militante Igreja; as duas pedras mais preciosas, que se lançára o na Igreja para sundamento de nossa Fè; porque hum consessou a Remissa dos peccados, & outro a Resurreição da

carne; que por isso daquellas pedras, de que se compoem a Cidade do Cea, que vio o Evangelista, se aplica a estes illustres Santos, a Simao a pedra chamada Achates, a Thadeo a pedra chamada Jacinto; aquella de cor verde semeada de pontas de ouro, em que nos dá a esperança do perdao: Remissionem peccatorum: esta de cor do Ceo, em que nos promete vestirmonos da incorruptibilidade do mesmo Ceo pela resurreição da carne: Carnis resurrectionem, que são os dous artigos, que confessarao estes dous Santos: estas forao as pedras mais preciosas do fundamento de nossa Fé, Achares, & Jacinto. Festejamos sinalmente a dous Irmãos tao parecidos nos effeitos, tao semelhantes nos affectos, que foras ambos os dous Castor, & Pollux do amor, aos quaes dandolhes a natureza dous corações, & duas almas distintas, o amor os fez viver a ambos com hum so coração, & com hua so alma; & quando a natureza não pode deixar de os dividir em dous, em hum os converteo o amor; pois Santos tao grandes, era força, que o amor os convertesse em hum, para terem o realce de unicos. Com razao assiste Deos sacramentado á sua celebridade, porque se ambos viverao em vinculo de amor tao unidos, he força, que lhes assista Deos sacramene tado, com o vinculo da uniao que reconhecemos naquelle Sagrado Mysterio: Qui manducat meam carnem, in me manet, & ego in illo: & se aquelle Sacramento he Sacramento de amor, & se te tedo o Evangelho A ij

DIA

sao de amor preseites. Hat mande vebis, ut diligatis invicem; nesta universidade de amor veremos saureados os nossos illustres Santos.

Exponhamos o Evangelho.

Hec mando vobis, ut diligatis invicem. Discipulos meus, (diz Christo) estas saó as cousas que vos mando, & he, que vos ameis hus aos outros. Oh que imperio tao brando Oh que mando tao suave, pois se cifra em amor todo este poder, & todo este mando: Mando ut diligatis! Ao tempo em que reynava o Amor, chamárao os Poetas idade de puro, depois veyo a idade ide prata, em que reynou o interesse, agora he a idade de ferro, em que parece que reyna só a violencia, & a força, Idade dourada devia de ser a de Christo, pois quando manda com imperios: Hac mando vabis, moltra que não reyna em elle mais que o amor, ut diligatis invicem; mas pergunto: Para que manda como Senhor, Hac mando vobis, o que pudera pedir como amigo? Para que se veste de magestade, & de imperio, quando nos adverte que amemos? Oh nao vem que Christo manda para aproveitamentos nossos, ut diligatis invicem? pois vistase de in perio, & de magestade, quando o que manda sao interesses nosses. Os Principes do mundo, quando mostrao o mando, & magestade, he em ordem a seus interesses; Christo quando se veste de magestade, & de poder, he para solicitar nossas melhoras: lá se vestio Deos em hua occasiao de honra, & de magestade: Dominus regnavit, decorem indutus est; & para que, ou porque se veste de magestude? Porque fabricou a terra: Etenim firmavit orbemterra: pois tambem nao fabricou os Ceos? Sim:pois porque nao mostra esta magestade, quando forma os Ceos, & mestra todo este poder, quando fabrica a terra? Oh não vem que os Ceos erão interelles propries seus: Calum cali domino, & a terra era beneficio nosso: Terra autem dedit filis hominum? Ah sim? pois quando trata de seus interesses, nas diga, que se veste de magestade; quando trata de nossos aproveitamentos, entas mostre voda a sua grandeza: Dominus regnavis: por isso quando hoje trata de noso aproveitamento, mandanos amar huns aos outros, un diligaris invicem; entao moltra toda a magestade, & todo opoder: Hac mando robis.

Si odis vos mundus, scitate quia me priorem adio babuis: Discipulos meus, se o mundo vos aborrece, sabei que primeiro a mim me aborrecerao, ex se eu sui o primeiro que me expuz por vos a este erabalho, me priorem, expondevos vos cambem a este crabalho por amor de mim. Oh que bom Principo, pois ás palavras com que manda, Hec manda vebis, ajunta o exemplo com que persuade, me priorem! Manda Christo a os discipulos que se amem, me diligatis, mas primeiro elle os amou, prior di-

lexis

lexi

pr1

ap

qua

que

dua

elp

de

àqu

qui

del

Me

po

VO

po

po

nh

CO

en

di

ÇO

35

cut

de S. Simão, & S. Judas Apost.

lexit vos; manda, que se exponhao ao odio dos que o aborrecem, & primeiro se expoz elle a este odio, me priorem odio habuit. Oh que pouca violencia tinha este preceito, & esta ley, quando o mesmo que a punha se tinha suge itado à sua violencia! Oh que suave he a ley, quando aquelle que a poem, se sugeita à mesma ley! Que por isso aquella espada, que sahia da boca do Anjo, que vio o Evangelista, era de duas pontas: (como querem muitos Expositores) Ex utraque parte acturs; porque como esse Anjo representava a hum legislador, & essa espada representava a ley, que promulgava com a beca, avia de ser de duas pontas, para mostrar que se a ley tem húa ponta que molesta àquelle a quem se dá, sicasse tambem outra ponta na boca do mesmo que a dà; porque se a ley he penosa, tenha o legislador tambem a pena dessa ley; por isso Christo adverte, que primeiro padeceo este odio: Me priorem edio habuit, para que os seus sentissem menos violencia no preceito.

Se vos foreis do mundo, (diz Christo) o mundo vos amara, mas porque eu vos escolhi para seres Principes da Igreja, por isso o mundo vos aborrece: Ego elegi vos de mundo, proptersa odit vos mundus. Pois porque se aventejarao os Apostolos no lugar, & nos merecimentos, por isso o mundo os hade aborrecer? Sim; que o mundo sempre condena a padecer, a quem com luzimento sabe brilhar. Porque Joseph sombou estrellas, & sonhou venturas, por isso teve tao pouca ventura com a estrella; & o mesmo soi sonhar luzimentos, que verse no Egypto em prizões; que o mundo sempre empregou as suas razões do odio, a

quem conheceo com ventajas nos luzimentos.

Lembraivos do que vos diste, (continua Christo) & he, que o servo nao he maior que o senhor: Non ost servus maior domino suo; & nao disse Christo que sendo Senhor, era maier que elles. Oh que bom docamento para Principes, & para Prelados! que postos na dignidade, imaginão aos inferiores de mais vil materia que a sua, & daqui na scem as mais certas ruinas. Aquella estatua de Nabuco arruinon, perque a cabeça era de ouro, & os pès de barro; na cabeça estava significado o Rey, nos pes os vassalles; & Principe que se considera de enro, & es vassallos de homilde barro, oh que hade arrainar semelhance Principe; Rey que nao cuida que he da mesma materia, que os vassallos, he Rey que hade acabar feito pedaços, como acabou esta estatua. Por illo Christo, que he verdadeiramente Rey, nas diz aes Apostolos que sad menos, nem elle mais, mas so diz que nao sao maiores: Non est maior domino suo, parece ainda que grande admite com os inferiores igualdade: & supposto que não sois mayores que eu, le a mim me persegui-A 111

可加

20

guira sendo Senhor, sendo grande, tambem a vos vos has de perseguir: si me persecuti sunt, & vos persequentur. Que parece que está posto em razas, que padeças os vastallos, quando o Principe padece; porque sempre has de ser os eclipses para o Sol, he razão que padeção tambem as estrellas, quando o Sol padece. Temos exposto o Evangelho, passe-

mos agora aos discursos.

Hua lição de amor temos hoje no Evangelho: Hac mando vobis, ut diligatis invicem. Este preceito de amor guardárao os nossos Santos á risca, porque se amárão tanto hú ao outro, que senão dividirao nuncos no amor; porque as obras de hum, erão as obras de outro, ambos obrárão as mesmas maravilhas, & os mesmos prodigios, ambos derão em hum tempo, & em hum mesmo dia a vida por Christo; que parece que a vida de hum era a vida de outro; porque he proprio do amor sa-

zer que sendo as vidas distintas, sejão hoa só vida por amor.

No Cenaculo estava Christo, quando fallando da trayção de Judas, diz o Texto que o mesmo Christo se turbou: Cum bæe dixiste, turbatus est Jesus; & o mesmo Texto diz que nesta occasião cahio o Evangelista como desmayado sobre o peito de Christo: Recubuit supra pestus Domini: pois que mysterio tem, que quando Christo tem turbações, tenha o Evangelista desmayos? Ora notem. De que nascem as turbações? da fraqueza do coração? Ah sim? pois turbese o coração de
Christo, desmaye o Evangelista, Recubuir, porque vive desse coração da
Christo; porque as turbações de Christo hão de ser desmayos do Evãgelista; porque como vivião ambos de húa alma, & de hum coração,
por amor, & por assectos, por isso hum desmaya, quando o outro se turba; porque he proprio do amor fazer, que sendo as vidas distintas, sejam húa so vida por amor; por isso quando se turba Christo, desmaya o
Evangelista.

Tenho reparado, que destruindo o demonio a Job, & matando tos dos seus silhos, todos seus gados, & destruindo todos seus bes, não empregasse esta suria na molher de Job. Pois que razão haverá para que empregando o demonio toda a sua sanha em todas as cousas de Job, só na molher lhe não tocasse: Oh não vem que teve o demonio preceito de Deos, que tocando em todas as partes de Job, só na alma lhe não tocasse: Verumtamen animamillius serva? pois por isso lhe não tocas na molher. Pois perganto? A molher he alma de Job, para que dizendo he Deos que lhe não tocasse na molher, lhe disse que lhe não tocasse na alma? Sim; porque como pelo vinculo do matrimonio, & do amor sos seus alma, como diz hum Author: Cum ergo Jobi, em uxoro jure matrimonio se que vivendo Job com vinculo de

Jours 1

que lendo as vidas distintas, sejão hua só vida por amor.

A melhor prova disto a temos no Divinissimo Sacramento do altar. Fallando Christo deste Sacramento, diz: Sicut misit me vivens Pater, & qui manducat me, vivit propter me. Quem me chega a receber sacramentado, vive minha propria vida: Vivit propter me; pois se são duas vidas distintas, a de Christo, & a do homem, como no Sacramento vive o homem a mesma vida de Deos? Oh não vem que he este Sacramento de amor: Sacramentum excellentissima charitatu? pois neste amor ha de fazer tão unida a vida do homem com Christo, que ha de parecer haa mesma vida, a vida de Christo, & a vida do homem; perque he proprio do amor, fazer que sendo as vidas distincas, seja huma lo vida por amor Bem digo eu logo, que os nosses Apostolos guardarão à risca este preceito do amor de Christo: Ut diligatis invicem, porque erão tanto hum coração, & hua alma por amor, que só se dittin-

guião nos corpos, más não se distinguiao nas almas.

Hac mando vobis, ut diligaris invicem. Vejo que começa Christo este mandaro por amor, & que acaba fallando no odio: Quia odio habuerunt me gratu; pois a que effeito quando Christo está dando lições de amor, Mt diligatis, faz menção do odio? O fallar Christo no odio em o mesmo tempo, em que está ditando lições de amor, foy para mostrar que as finezas do amor, não são finezas á vista da correspondencia do amor, de so o sa a vista das sem-razões do odio; este he o amor, que Deos mais estima, & esta foy hua das principaes finezas dos nossos Apostolos; que parece, que por esta razao se canta este Evangelho em dia de lua festa, em que se trata do amor à vista de tanto odio; porque so elles, entre todos os Apostolos, forão os que melhor observárao esta ley do amor; esmerárão-se os nossos Apostolos no amor, não só dos que os amavão, senão cambem dos que os aborreciao. Provase isto com o que luccedeo com hus Magos, que percendias a morte dos noslos Santos; 20s quaes Magos querendo-os mandar matar hum Rey, os Apostolos intercederão por elles, sendo elles seus capitaes inimigos. Oh que isto não só he amor à vista do mesmo amor, mas he exercitar o amor à vista do mesmo odio. Deduzamos hum pensamento, & he, que se nos mais Apostolos este amor para com os amigos, os fazia amigos de Deos; aos nossos Apostolos este amor á vista do mayor odio, os fazia lograr attributos de divinos.

Chegados irmãos de Joseph ao Egypto com a occasiad de buscar urigo, posmis diante du presença de Joseph seu irmão, o qual conhecendodendo-os a elles, elles nao conhecérão a Joseph: Et tamen fratres ipse cognoscens, ipse non est cognitus ab eis. Pergunta Filo Hebreo, porque vendo os irmãos a seu irmão Joseph, o não conhecem no rosto, nem no semblante? Eresponde, que Deos lhe mudára o rosto em hoz sigora quasi divina, em hua especie de deidade: Deus vultum ejus mutavit in augustierem speciem. Peregrina, & prodigiosa mudança de rosto em Joseph saz Deos: de maneira que à vista dos irmãos resplandece em Joseph hua augusta magestade, hua fermosura quasi divina? Mas porque razao quando Joseph falla co seus irmãos, ostenta Deos esta transformação, & passa o rosto de Joseph a húa especie tão levantada, que parecia hua imagem da divindade? O melmo Filo dá a razão: Non elatus posestate de vindicta occasione cogitavit. Reprimio Joseph a ira do aggravo de seus irmãos, nao lhes tornou aggravos pela injuria, antes lhes tornou beneficios pela offensa; pois que muito que o rosto de Joseph le mudasse em especie de divino? Porque tem muito de divino, quem á vista do mayor odio executa o mayor amor; porque he proprio da divindade executar o mayor amer à vista da mayor offensa.

Si mundus ves odit, scitote quia me priorem odio habuit. Se o mundo vos aborrece, (diz Christo) sabey que primeiro a mim me aborreceo Parece que em estas palavras duvida Christo, se o mundo aborrece aos seus Discipulos: Si odit vos mundus; pois duvida Christo se o mundo aborrece aos borrece aos seus? Assim o dá a entender: porque mais vos obriga o odio pelo que vos serve, do que o amor pelo que vos descuida: o amor temvos descuidado, o odio tem-vos vigilante; se mayor serviço vos faz, quem vos maltrata com o odio, do que quem vos obriga com o

amor.

A Rebeca lha revelou Deos, que o irmão mayor Esau, havia de servir ao menor Jacob: Maior serviet minori: eu nao sey que serviços sez Esau a Jacob, antes lhe solicitou sempre aggravos, vinganças, & perseguições: pois como diz Deos que o mayor servirá ao menor? Samo to Agostinho: Service minori non obsequendo, sed persequendo. Servio perseguindo-o. Pois isto he serviço? chamaralha eu odio. Oh nao vem, que Esau era figura do mundo? Ah sim? pois mais servia o mando a Jacob quando o aborrecia, do que quando o amava o mundo; que o amps cativavos como senhor, o odio servevos como escravo.

Dizia o Apostolo S. Paulo fallando com cercos homes: Si esuries rit inimicus tuiu, ciba illum. Se o vosso inimigo tiver some, sustentay-o, & daylhe do comer. O comer he certo que se dá aos criados, pois como manda S. Paulo dar de comer aos inimigos: Si esurierit inimicus tuu, ciba illum: Oh que manda Sao Paulo dar la comer aos inimigos.

may Ciba mail rece pare

porc

do a ness que fati. tade con cob Fac gan leu vell asn tyra obr lhe ifta Ela nho

tur len cra

Ab

OD

do

ne

de por

pone

de S. Simao, & S. Judas Apoft.

porque o inimigo com odio, nos serve como se fora nosso criado, & se ao criado, que nos serve, se sustenta, por islo fazendonos o inimigo o mayor serviço, she manda dar Sao Paulo o sustento como a criado: Ciba illum; porque se o amor mais nos cativa, he certo, que o odio mais nos serve. Por islo quando Christo salla com seus Discipules, parece que duvida se o mundo os aborrece. Si odit vos mundos; porque

parece que neste odio nos faz o mayor serviço.

Mas pergunto: como fallando Christo com o nosso Apostolo neste preceito: Hæc mando vobis, no mesmo tempo que o obriga a razão do amor, the adverce a sem-razão do odio: Si odit vos mundu. Oh que nestas palavras inculca Christo ae nosso Apostolo o mayor termento, que havia de padecer; porque não ha mayor tormento, que haver de satisfazer aos carinhes do amor, quem ao mesmo tempo se ve maltracado das sem-razões do odio. Amezçava Esau a seu irmão Jacob com a morte, & dizia: Virados dias des lutos de neu pay Isac, & enrao hey de empregar todos os rigores de minha ira em meu irmão Jacob, rraçandolhe sua morte: Venient dies luctus patris mei, & occidam Jacob fratrem meum. O em que reparo he, que Esau tratasse desta vingança, nos dias que Jacob andasse occupado com os lutos da morte de seu pay: Venient dies luct us patris mei. Pergunto assim: O dia, em que se vestem os lutos pellas mortes dos pays, nao be o dia, em que se fazem as mayores demonstrações do amor? Sim: pois como Esau guarda para esse tempo a vingança de seu irma. 30h que nisto consistio a mayor tyrannia de Esau. Via Esau, que nos lutos da morte do pay, estava obrigado Jaçob a sacisfazer às razões do amor, & neste mesmo cempo lhe traça a vingança, para satisfazer às sem-razões do odio; oh que ista foy para Jacob o mayor serviço, que lhe podia fazer o odio de Esau. Que não ha mayor tormento, que haver de satisfazer aos carinhos do amor, quem se se embaraçado com as sem-razões do odio. Aborrecia o mundo ao nosso Santo: Si odit vos mundus, & embaraçado onosso Santo com este odio, no mesmo ten posatisfazia às obrigações do amor, ut diligatis: oh que isto foy para o nosso Apostolo o mayor tormento. No Sacramento faz Christo memoria de suas penas: Recolitur memoria pallionis ejus. Pois hū Sacramento de vida ha-le de dar co as lembranças da morte, & dos tormentos? Oh não vem, que a este Sacramento se chegão bos, & máos: Sumunt boni, sumunt mali? pois se neste Sacramento, ao mesmo tempo, se obriga Christo dos que chegan com amor, & se vè maltratado dos que chegão com odio; oh que ha de ser Sacramento de penas, porque chega no mesmo tempo a corresponder aos carinhos do amor, & sofrer as sem-razões do odio.

Si de mundo fuisseris: Se vos foreis do mundo, (diz Christo) o mundo do vos amára, mas porque vos não sois do mundo, por isso o mundo vos aborrece. Aborrecia o mundo aos nossos Apostolos, porque os nossos Apostolos não erão homés do mundo, parece forão mais do Ceo, que da terra, foras homés mais divinos, que humanos. E em que mostrárão os nossos Apostolos este ser divino? Em que querendo o Rey de Babylonia dar a morte aos Magos, inimigos dos nossos Apostolos, elles intercedérão por elles, que lhe desse a vida, perdoando os aggravos a seus inimigos, & perdoar o aggravo ao inimigo, sez como divinos aos nossos Apostolos; porque quem perdoa aggravos, tem razões de divino.

Transfigurale Christ) em o Thabor, brilhando seu rosto como o Sol, ficando leus vestidos alvos como a neve; & quando vestido desta magestosa pompa, soa a voz do Pay, em que o dá a conhecer por sen musto amado Filho: Hic est Filius meus. Vamos agora de monte a mote; do monte Thabor ao monte Calvario. Está Christo em este monte com tanto desluzimento de sua magestade, & alli se queixa de seu Beerno Pay: Deus, Deus meus, ut quid dereliquisti me? Pois pergunto asiun: Como no Thabor se emprega o Pay todo em o publicar por Fisho. & como se esquece de lhe dar este titulo em a Cruz? No Thabor Christo se via em luzes de gloria, não necessitava de testimunho do Pay, para se dar a conhecer por seu Filho. No monte Calvario era necellario este testimunho, para ser conhecido por Filho seu, porque alli te via abatido, de desprezado: pois porque o não califica por Filho no Calvario, allim como o calificou no Thabor? Responde ham Douto: Quia pro inimicis interpellat, paterno in Cruce non indiget testimonio. Nao vem, (dizo Apostolo) que na Cruz pedio Christo perdao ao Pay pelos inimigos: Pater ignosce iliu? Ah sim? pois no Thabor de testimunho, que he seu Filho; porèm no Calvario, para dar testimunho de que he Filho de Deos, & he Divino, baltava que perdoasse aos inimigos. Perdoou o nosso Santo aos Magos seus inimigos, quando o Rey lhe queria dar a morte; oh que nilto adquirio creditos de divino, & nilto pareceo, que não era homem da terrassenão homem do Ceo; que não era homem do mundo: Si de mundo fuissetis.

Nao era com esteito o nosso Apostolo do mundo, porque não estemaya do mundo as honras, nem esmia do mundo os desprezos: horava-o ElRey de Babylonia, os desprezava o Santo estas honras: o se sendiao-no os Magos, os desprezava o Santo estas ossensas: o como andava acertado o nosso Santo le porque honras do mundo não se hao de estimar, nem os respulhos do mundo se hao de temer. E a razão de estimar, nem os respulhos do mundo se hao de temer. E a razão

D

de S. Simao, & S. Judas Apost.

II

he; porque como o mundo he tao inconstante, por isso no mundo nao

ha felicidades que durem, nem trabalhos que permaneção.

Usque modo non petistis quidquam: (diz Christo a seus Discipules) Discipulos meus, atè agora me nao pedistes nada, pedi, & recebere is. Estas palavias se encontrao com hum Texto da Escritura, que diz que Diogo, & Joao pedirao a Christo dous lugares, hum à sua mão direita, & outro à sua mão esquerda: Die ut sedeant: pois se estes Discipulos pediao estes lugares, como diz Christo que atè agora lhe não tem pedido nada: Non petistis quidquam? Oh não vem, que pela mão direita de Christo estao entendidas as prosperidades, & na mão esquerda as adversidades? Ah sim? pois pedindo os dous irmãos, hum prosperidades, & outro adversidades, não pedirão nada, porque no mundo não ha

prosperidades que durem, nem adversidades que permaneção.

Transfigurase Christo em o Thabor em luzes de gloria, quando Pedro namorado daquellas luzes, pede a Christo a permanencia dessa glorias: Domine, bonum est nos hic ese. E vejo que hum Evangelista condena de nescio a S. Pedro nesta petição: Nesciens quid diceret. Pois em que esteve aqui a necedade de Pedro! Oh via Pedro a Christo em glorias, & via-o juntamente fallar com Moysés, & Elias de sua Payzão: Loquebantur de excessu: queria Pedro que Christo se livrasse dessa morte, & possuiste para sempre aquellas glorias; pois por islo soy Pedro nescio, porque nem essas glorias de Christo, por serem glorias do mundo, haviao ser permanentes, ne essas penas de que tratava, haviao de ser constantes, porque he certo, que no mundo nao ha selicidades que durem, nem trabalhos, que permaneção; por islo o nosso Santo não se levantava com os savores do Rey, nem se sobresaltava com as perseguições dos Magos.

Encomenda Deos a Ezequiel a empreza de ir pregar 20 Povo, & dizlhe que sosse como diamante, & como pedra da rea: Un adamantem, of silicem dedi saciem tuam. Pois hase de portar Ezequiel como diamante, & como pedra da rea? Sim; que nisto lhe adverti. Deos o como havia de ser tratado, húa vez estimado como o diamante, outra vez desprezado como pedras da rea; mas que elle se nao rendesse nem ás caricias de o estimarem como diamante, & nem aos desprezos de o terem como pedra da rea. Este mandato, que Deos mandou a Ezequiel, guardou o nosso Apostolo á risca, pois senao rendeo ás caricias do Rey, que como diamante o estimava, nem aos aggravos dos Magos, que como pedras da rea o desprezavao. Mas que muito que obrasse o nosso illustre Santo desta maneira, se parecia mais homem do Ceo, que da terra? Se parecia mais homem criado na gloria, que nascido no mundo: si de mundo susserios.

0

D

Taó ponco de humano teve o nosso Santo, & tanto de divino, que teve particular poder para fazer calar, & emmudecer aos mesmos demonios, os quaes estavaó metidos nos idolos dos Gentios, & perguntandos es idolatras aos idolos, porque nao fallavao, responderao, que porque assistia alli o nosso Santo. Nesta maravilha mostrava o nosso Santo o que tinha de divino. De Christo Senhor nosso se sabe, que sez callar demonios: Obmutesce, & exi ab homine; & que sez fallar a hu demonio: Eras Jesus esiciens demonium, & illud erat mutum; & diz que sallou o mudo: Locutus est mutur. Ora vejao, que quando Christo saz fallar a hum mudo, she dao o titulo de Mago: In Beelsebub principe dæmoniorum esicit demonia; & quando saz callar demonios, o mesmo demonio she da o titulo de Santo: Scio quod sit Sanctus Dei: pois se Christo quando saz callar mudos, she dao o titulo de Santo os mesmos demonios; que santidade seria a do mesmo Santo Apostolo, pois em sua presença se callão os idolos, & emmudecem os mesmos demonios?

Teve em esseito o nosso Apostolo virtude para sazer callar demonios salladores, & para sazer sallar meninos mudos. A hum menino
de hum dia nascido sizerao sallar os nossos Santos, para testimunha
hua verdade, havend se levantado hum testimunho a hu Santo Diacono; & isto sez o nosso Apostolo só com o imperio de sua voz, mandando ao menino, que sallasse; donde parece, que quiz Deos realçasse
se mais o poder do nosso Apostolo, do que seu mesmo poder divino.

A Jeremias, sendo menino, & nao tendo voz para fallar: A, A, A, Domine Deus, ecce nescio loqui, quia puer ego sum, she deo Deos voz. E como sha deo? Tocando com suas mãos na boca de Jeremias: Ecce tetigit os meum: & Simao sem empregar as mãos nesta maravilha de dar voz a hum menino para fallar, sha deo só com o imperio de suas palavras. Pois para Deos dar voz a hum menino, são necessarias mãos: Tetigit os meum: & para Simão dar voz a hum menino, soy bastante húa palavra de Simão? Sim: que honrou Deos tanto a este Santo, que quiz Deos que realçasse mais o poder do Apostolo nesta maravilha, do que seu mesmo poder divino. Oh excellencia do nosso illustre Santo, a que quiz Deos honrar tanto, que parece quiz que she excedesse nas maravilhas.

Na voz, que deu este menino, se incluirad os mayores louvores do nosso Apostolo, que como se sora divino, até dos meninos tinha o nosso Santo aplauso. Quando o Proseta Rey quiz confessar a Deos por grande, & por omnipotente, she disse que o souver o havia ter dos meninos: Ex ore infantium, & lastentium perfecistis laudem; & este louvor dos meninos o teve o mesmo Deos por razad de seu nome: Prop-

de S. Simão, & S. Judas Apost.

ter inimicos tuos. E com que nome se intitula Deos? A Escritura o diz no Exodo: Deus tuns Zelotes; pois se o nome de Deos he o mesmo zelo. & por este nome o louva o os meninos: Ex ore infantium propter nomen tuns seja assim louvado pela boca de hum menino, pois tem o mesmo no-

me de Deos: Simon Zelotes, Deus tuus Zelotes.

Com este nome de Deos, que o nosso Apostolo tinha, obrava as mayores maravilhas, obrava os mayores prodigios em benesicio dos homes. Naquellas pedras do racional que trazia o Summo Sacerdote no petto, & nas que trazia nos hombros, estavas escritos os nomes de todos os silhos de Israel: Nomina siliorum Israel; & na testa levava escrito o nome de Deos: Sanstum Domino; pois que mysterio tem, que trazendo nos hombros, & no peito os nomes daquelles Patriarchas, trouxesse tambem na testa o nome de Deos: Sanstum Domino? Oh que neste nome de Deos que trazia o Summo Sacerdote na testa, o obrigava a trazer no hombro, & no coração aos silhos de Israel, & empenhado deste nome, obrava as acções mais heroicas; que hum grande nome obriga muito a obrar ao generoso.

Quando Moysés governava o seu povo pelo deserto, lhe prometeo Deos darlhe o seu Anjo, que o governasse neste deserto, & dando Deos a razaó de o Anjo ser pontual em o savorecer, diz: Nam nomen meum est in eo. Eu puz neste Anjo o meu nome para o obrigar a comprir com elle, para que o zelo de guardar a este povo, corresponda ao nome que lhe tenho dado; que quem chega a ter o meu nome, obrigase muito a obrar ao generoso. Tinha o nosso Apistolo o mesmo nome de Deos: Simon Zeloses, Deus tuus Zeloses; que muito que obrasse ao generoso, & que como Deos inquirisse por boca de hú menino o espanto de suas obras: Ex ore infantium, O lastentium perfecisti Deus lau-

dem propter nomen tuum?

Resplandeciao as saces destes Santos Apostolos com tal virtude, que parece lhe reproduzia Christo a sua semelhança em savorecer aos homes. Pelos peccados dos Israelitas mandou Deos huas serpentes que os serissem; com esta opressa clamou Moysés a Decs misericordia; disselhe Deos, que fizesse hua serpente de meral, & a puzesse à vista de todos, & os que olhassem para ella sarariao: Assiciebat, sanabantur. Explicando Christo a sua morte a Nicodemos, disselhe, que affan como Moysés sevantara a serpente no deserto, a sismo Filho do homem seria exalcado: Sicut Moyses exaltavis serpentem in deserto, ita exaltari oportes Filium hominis. Com que pela boca de Christo se vè ser a serpente sua sigura, pois com a sua vista saráras os homes das mordeduras da serpente. Este privilegio tiveras os nossos Santos, porque na

Bin

rer-

Persia os Sacerdotes dos idolos lhes botárao huas serpentes, & os Santos as apararao na capa, as quaes forao morder aos mesmos que as botárao. Vendose assim oprimidos, rogárão aos Santos lhes tirassem as serpentes, & lhes sarassem as mordeduras, & sem mais que olharem pa-

ra os Santos Apostolos, ficárao sãos.

Tao resplandecentes erao estas duas pedras preciosas, mais que o Sol era o seu resplador, por q assim como à vista do Sol desaparece a e!curidade, assim á vista dos nossos Apostosos nao puderao aturar os demonios, que assistiad dentro dos idolos, mas antes que estes se fossem, clamarao dizendo: Que tendes com nosoutros Apostolos Santos, pois co vossa vista somos atormentados novamente? Certo que se estas palavras nao le soubera forao relatadas a S. Simão, & S. Judas, q eu avia do dizer, q erao as mesmas, q refere S. Marcos, q outros demonios disserao a Christo, porque diz o Evangelista, que com a presença de Christo foras de tal sorte atormentados hus demonios, que lhe disseras: Quid mihi, & tibi Fili Dei altissimi? Que tendes vos comigo Filho de Deos altissimo? E proseguem: Quia venissi ante tempus perdere nos: porque vieste antes de tempo a perdernos. Quanto a vir Christo antes do tempo ao mundo, mentio o demonio, porque Christo veyo, quando se comprirao as hebdomadas de Daniel; mas como era tirarlhe o imperio do mundo: Princeps hujus mundi ejicietur foras, por isso lhe pareceo ser antes do tempo. Quanto a dizer, que os veyo perder, perdidos estavao elles desde a sua sentença, mas era tao grande a pena que padeciao co a vista de Christo, que só a esta chamavas perdiças : assim do mesmo modo deu Christo poder aos Santos Apostolos, que em sua presença os demonios se achavas atormentados, & oprimidos.

Fizerao os nosses Apostolos fallar a criança, & também calar, porque a perseição não está so em sempre fallar, nem em sempre calar. O Profeta Isaias queixase porque calou, & o Patriarcha Moyses queyxase porque o manda Deos fallar: Salamão diz, que ha tempo de fallar, & tempo de calar: Tempos loquendi, & tempos tacendi; mas o melhor Salamão nos ensinou quando haviamos de fallar, & quando haviamos de calar. Está Christo diante de Pilatos, & fallou o Senhor a muitas cousas, que lhe perguntou, & também em casa de Caisás; porèm em casa de Herodes, não fallou húa só palavra; em casa de Pilatos perguntavao-lhe pela sua doutrina, & acudio pelos que a ouvizo: Interroga eos; porèm Herodes queria perguntar a Christo para se regozijar, & comprazer com a reposta de Christo: assim que os Santos Apostolos só tratárão de acudir pelos seus Discipulos, & por sua innocencia, & não pela curiosidade dos que querião saber quem sizera o malescio. Hum

Hum dos mayores privilegios, que se derao a creatura humana, se concederao aos nossos Santos Apostolos; & notem. Pelo peccado de Adao ficou toda a creatura humana sogeita á pena de morte:sendo ilto assim, Christo Senhor nosso veyo morrer por tomar sobre si a pena do peccado, mas para este effeito ouve em Christo duas cousas, a primeira, ter vontade de morrer, a segunda, dar poder à morte, & aos seus ministros. Que Christo vielle morrer por sua propria vontade, no lo quiz significar por Isaias: Oblatus est, quia ipse voluit : que desse poder à morte, se collige de Ezequiel, que diz que Christo havia de matar a melma morte: O mors, ero mors tua: que fosse dado poder aos ministros da maldade para tirarem a vida a Christo, o disse o mesmo Senhor, quando Pilatos disse a Christo: Não me respondes? Não sabes que tenho poder para te crucificar, & poder para te livrar? Ao que o Senhor she respondeo: Tu se tens poder em mim, esse se tem dado do Ceo: Mibi non loqueris? Nescis, quia potestatem babeo crucifigere te, O potestatem habeo dimittere te?Respondit Jesus: Non haberes potestatem adversum me ullam, nist tibi datum esset desuper. Com que dispensou o Ceo em dar poder, & liberdade aos ministros da maldade para tirarem a vida a Christo, & com effeito logo estes perversos verdugos executárão a sua furia em Christo, & The tirárao a vida.

Isto que succedeo a Christo, & só a Christo, succedeo do mesmo modo aos nossos Santos Apostolos S. Simao, & S Judas, porque depois de terem convertido tantos milhares de almas á Fé de Christo, & serem honrados do Rey da Persia, levantouse hum tumulto contra elles; neste tempo lhes appareceo hum Anjo, o qual lhes disse se queriao que destruissem toda aquella maquina de gente tirandolhes as vidas, ou se queriao elles morrer de boa vontade, que daria poder áquelles infernaes ministros, para lhes tirarem a vida. Responderao os Santos: Nos estamos aparelhados com grande vontade para darmos a vida por

Christo.

8 DIL

Antes que acabemos de relatar o successo, ficame aqui hum ponto, que quero discutir. Em certa occasivo pergunton Christo Senhor
nosso a dous Discipulos, se podiao beber o Caliz, que se entende da
morte: Porestis bibere Calicem, quem ego hibiturus sum? Responderso elles, que podiao: Dicunt ei, possumus; que como os tormentes estavao
longe, facil soy de aceitalos: porêm os nossos Santos, vendo os tormentos de perto, abraçárão a morte com grande gosto. Isto he valor soberano.

Tornemos ao nosso ponto. Tanto que os Santos Apostolos derado o consentimento ao Anjo do seu gosto, & deseje, largou o Anjo poder

aus tyrannos para poderem offender aus Santos Apostolos. Estes pois ministros da maldade, tato que se lhes largou o poder, eomo a sua maldade era muita, & o livre alvedrio estava inclinado á impiedade, de improviso saltarao todos juntos nos Santos Apostolos, & cada hu por, si, & cada hu por codos, todos como se fossem hu, & hum comprometido em todos, não largárão aquellas furias infernaes aos nossos Santos, em quanto se lhes não acabárão as vidas, sem ficar expressado, que martyrio propriamente padecérao, porque tal foy a furia dos gentios, que cada hu com o initrumento, que mais á mao achava, empregava na execução da sua furia. Padecerão totalmente todos os tormentos juntos: grande licença tiverao do Ceo, pois grande furia executárao. Que vos parece tal morte? Certo que foy privilegio especial de Christo, fazer que o dominio, & poder que tem por natureza, o concedesse aos

Santos Apaitolos por graça especial.

Finalmente, tel foy a excellencia destes dous Santos, que se os Bemaventurados entrao no Ceo com estola: Stolam gloria induit ess; os devotos de S. Simão, & S. Judas entrao no Ceo de Pontifical. De S. Bernard : se conta, que soy muito devoto destes dous Santos, & tanto, que quando quiz morrer, mandou que lhe puzessem sobre o peito as reliquias, & os dous nomes destes Santos, porque com estas duas pedras. preciusas que ia entrar na gloria. Do Summo Sacerdote, diz a Escritura, que quando queria entrar na Santa Santorum, se vestia de Pontifical, & levava no peiro esculpidas em pedras os nomes daquelles antigos, & Santos Patriarchas, & isto para que? Gregorio Niceno: Patriarcharum nomina lapidibus impressa cordis tegumenta fuerunt. Para que entrando na Santa Santorum, fost amparado, & defendido co aquele les nomes. Parece que quiz Bernardo enerar na Santa Santoru da gloria, & quiz entrar honrado, como o Samo Sacerdote, porque quiz rambem levar no peito como em pedras preciolas os nomes deltes dous illustres Santos; donde parece que se os mais entrao no Ceo com estolass, Stolam gloria induit eus; os devotos de Simao, & Thadeo entrao na gloria lo com os nomes destes dous illustres Santos. Razao he que Santos, em quem realçon tanto o amor, a sista aquelle Sacramento de amor, a Sintos tao illustres, honrando com sua assistencia o raro de suas virtudes, o prodigio de suas maravilhas; pois merecerao com sua virtude lograrem nesta vida todos os realces da graça, para com sua intercellió nos alcançarem os resplandores da eterna gloria: Ad quam nos perducat Sanctiffina Trinitas, Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus Si